
 

 

Yuval Noah Harari 
(Israel - 1976) 

 

 

“DE ANIMALES A DIOSES” 
 
CAPITULO 19 
 
Y VIVIERON FELICES POR SIEMPRE 
JAMÁS 
 
Los últimos 500 años han sido testigos 
de una serie de revoluciones pasmosas. 
La Tierra se ha unido en una única 
esfera ecológica e histórica. La 
economía ha crecido de forma 
exponencial, y en la actualidad la 
humanidad goza del tipo de riqueza que 
solía ser propia de los cuentos de hadas. 
La ciencia y la revolución industrial han 
conferido a la humanidad poderes 
sobrehumanos y una energía 
prácticamente ilimitada. El orden social 
se ha transformado por completo, como 
lo han hecho la política, la vida 
cotidiana y la psicología humana. 
Pero ¿somos más felices?...  
Y, si no es así, ¿qué sentido ha 
tenido desarrollar la agricultura, las 
ciudades, la escritura, las monedas, los 
imperios, la ciencia y la industria? 
Los historiadores rara vez se 
plantean estas preguntas... 
Pero estas son las preguntas más 
importantes 

que se pueden hacer a la historia... 
 
¿Qué ocurriría si investigaciones 
rigurosas [mostraran que] el 
crecimiento económico y la confianza en 
uno mismo no hacen que la gente sea 
más feliz, ¿cuál es el beneficio del 
capitalismo? ¿Qué pasaría si resultara 
que los súbditos de grandes imperios 
son por lo general más felices que los 
ciudadanos de estados independientes y 
que, por ejemplo, los argelinos eran más 
felices bajo el mandato francés que bajo 
el suyo propio? ¿Qué diría esto acerca 
del proceso de descolonización y del 
valor de la autodeterminación 
nacional?... 
 
CONTAR LA FELICIDAD 
 
... Filósofos, sacerdotes y poetas han 
meditado 
durante milenios sobre la naturaleza de 
la felicidad, y muchos han llegado a la 
conclusión de que los factores sociales, 
éticos y espirituales tienen un impacto 
tan grande sobre nuestra felicidad como 
las condiciones materiales... 
 
En décadas recientes, psicólogos y 
biólogos han aceptado el reto de 
estudiar científicamente aquello que 
hace realmente que la gente sea feliz. 
¿Es el dinero, la familia, la genética, o 
quizá la virtud? El primer paso es 
definir qué es lo que se medirá. La 
definición generalmente aceptada de 
felicidad es «bienestar subjetivo»... 
¿cómo puede medirse desde fuera?... 
 
Por lo general, un cuestionario 
subjetivo del bienestar pide a los 
entrevistados que indiquen, en una 
escala del 0 al 10, su conformidad con 
afirmaciones tales como: «Me gusta ser 

como soy», «Siento que la vida es muy 
gratificante», «Soy optimista con 
respecto al futuro» y «La vida es 
buena». A continuación, el investigador 
suma todas las respuestas y calcula el 
nivel general de bienestar subjetivo del 
entrevistado. 
Dichos cuestionarios se emplean 
para correlacionar la felicidad con 
varios factores objetivos. Un estudio 
puede comparar 1.000 personas que 
ganan 100.000 euros anuales con 1.000 
personas que ganan 50.000 euros. Si el 
estudio descubre que el primer grupo 
tiene un nivel de bienestar subjetivo de 
8,7, mientras que el segundo tiene un 
promedio de solo 7,3, el investigador 
puede concluir razonablemente que... 
el dinero da la felicidad. 
Puede utilizarse el mismo método para 
investigar si la gente que vive en 
democracias es más feliz que la que 
vive en dictaduras, y si los casados son 
más felices que los solteros, los 
divorciados o los viudos... 
Esta manera de pensar no es 
perfecta, pero antes de indicar algunas 
lagunas vale la pena considerar los 
hallazgos. 
 
Una conclusión interesante es que el 
dinero produce realmente la felicidad. 
Pero solo hasta cierto punto, y pasado 
dicho punto carece de importancia. Para 
la gente situada en la base de la escala 
económica, más dinero significa mayor 
felicidad... Sin embargo, si el 
lector es un alto ejecutivo con ingresos 
del orden de los 250.000 euros anuales 
y gana 1 millón de euros en la lotería... 
Podrá comprar un automóvil 
más llamativo, mudarse a una casa 
suntuosa, habituarse a beber Vega 
Sicilia Único en lugar de un Rioja medio, 

pero pronto todo esto le parecerá 
rutinario y nada excepcional. 
Otro resultado interesante es que la 
enfermedad reduce la felicidad a corto 
plazo, pero solo es causa de aflicción a 
largo plazo si la salud de una persona se 
deteriora constantemente o si la 
enfermedad implica dolor progresivo y 
debilitante. Las personas a las que se les 
diagnostican enfermedades crónicas 
como la diabetes, suelen deprimirse 
durante un tiempo, pero si la enfermedad 
no empeora se adaptan a la nueva 
situación y valoran su felicidad tan alta 
como la gente sana... 
 
La familia y la comunidad parecen 
tener más impacto en nuestra felicidad 
que el dinero y la salud. Las personas 
con familias fuertes que viven en 
comunidades bien trabadas y que 
apoyan a sus miembros son 
significativamente más felices  
que las personas cuyas 
familias son disfuncionales y que nunca 
han encontrado (o nunca han buscado) 
una comunidad de la que formar parte. 
El matrimonio es particularmente 
importante. Diversos estudios han 
demostrado que hay una correlación 
muy estrecha entre buenos matrimonios 
y un elevado bienestar subjetivo y entre 
malos matrimonios y desdicha. Esto se 
mantiene con independencia de las 
condiciones económicas e incluso de las 
físicas. Un inválido pobre rodeado de 
una amante esposa, una familia devota y 
una comunidad acogedora puede 
sentirse mejor que cualquier millonario 
alienado... 
 
Esto plantea la posibilidad de que la 
inmensa mejora en las condiciones 
materiales a lo largo de los dos últimos 
siglos se haya visto enmascarada por el 



desplome de la familia y la comunidad... 
 
Sin embargo el hallazgo más 
importante de todos es que la felicidad 
no depende realmente de condiciones 
objetivas, ni de la riqueza, la salud o 
incluso la comunidad. Depende, más 
bien, de la correlación entre las 
condiciones objetivas y las expectativas 
subjetivas. Si uno quiere un carro de 
bueyes y obtiene un carro de bueyes, 
está contento. Si uno quiere un Ferrari 
último modelo y obtiene solo un Fiat de 
segunda mano, esto lo asimila como una 
pérdida. Esta es la razón por la que 
ganar la lotería tiene, con el tiempo, el 
mismo impacto sobre la felicidad de la 
gente que un accidente automovilístico 
incapacitante. Cuando las cosas 
mejoran, las expectativas aumentan, y 
en consecuencia mejoras incluso 
espectaculares en las condiciones 
objetivas nos pueden dejar 
insatisfechos. Cuando las cosas 
empeoran, las expectativas se reducen y 
en consecuencia una enfermedad grave 
nos puede dejar tan felices como lo 
éramos antes... 
 
Nosotros, los modernos, tenemos un 
arsenal de tranquilizantes y 
analgésicos a nuestro alcance, pero 
nuestras expectativas de comodidad y 
placer, y nuestra intolerancia a los 
inconvenientes y las incomodidades han 
aumentado hasta tal extremo que es 
probable que padezcamos más de dolor 
de lo que nuestros antepasados lo 
hicieron nunca... 
 
El problema es una falacia del 
razonamiento profundamente 
incrustada en nuestra psique. Cuando 
intentamos adivinar o imaginar lo felices 
que son ahora otras personas, o lo 

felices que eran las gentes en el pasado, 
inevitablemente nos imaginamos a 
nosotros mismos en su lugar. Pero esto 
no funciona, porque adhiere nuestras 
expectativas a las condiciones 
materiales de otros. En las sociedades 
opulentas modernas es habitual 
ducharse y cambiarse la ropa cada día. 
Los campesinos medievales no se 
lavaban durante meses, y casi nunca se 
cambiaban de ropa. El solo hecho de 
pensar en vivir de esta manera, sucios y 
malolientes en extremo, es algo que 
detestamos. Pero parece que a los 
campesinos medievales no les 
importaba. Estaban acostumbrados a la 
sensación y al olor de una camisa que 
no se lavaba desde hacía mucho tiempo. 
No es que desearan cambiarse de ropa 
pero no pudieran; tenían lo que querían. 
Así, al menos en lo que al vestido se 
refiere, estaban contentos... 
Todo es cuestión de expectativas. 
Si la felicidad viene determinada 
por las expectativas, entonces dos 
pilares de nuestra sociedad (los medios 
de comunicación y la industria 
publicitaria) pueden estar vaciando, sin 
saberlo, los depósitos de satisfacción 
del planeta. 
 
Si el lector fuera un joven 
de dieciocho años en una pequeña aldea 
de hace 5.000 años, probablemente 
pensaría que era bien parecido porque 
solo había otros 50 hombres en su aldea 
y la mayoría de ellos eran ancianos, o 
tenían cicatrices o arrugas, o todavía 
eran niños pequeños. Pero si el lector es 
un adolescente en la actualidad, tiene 
muchas más probabilidades de sentirse 
incómodo. Incluso si los demás chicos 
de la escuela son feos, el adolescente no 
se compara con ellos, sino con las 
estrellas de cine, atletas y supermodelos 

que vemos continuamente en la 
televisión, en Facebook y en las 
carteleras gigantes. 
¿Podría ser, pues, que el descontento 
del Tercer Mundo no estuviera 
fomentado únicamente por la pobreza, la 
enfermedad, la corrupción y la opresión 
política, sino también por la simple 
exposición a los estándares del Primer 
Mundo? El ciudadano egipcio promedio 
tenía muchas menos probabilidades de 
morir de hambre, de la peste o de 
violencia bajo el gobierno de Hosni 
Mubarak que bajo Ramsés II o 
Cleopatra. Las condiciones materiales 
de la mayoría de los egipcios nunca 
habían sido tan buenas. Uno pensaría 
que en 2011 estarían cantando por las 
calles y dando gracias a Alá por su 
buena fortuna. En cambio, se levantaron 
furiosamente para derrocar a Mubarak. 
No se comparaban con sus antepasados 
bajo los faraones, sino con sus 
contemporáneos en los Estados Unidos 
de América de Obama. 
Si esto fuera así, incluso la 
inmortalidad podría producir 
descontento. Supongamos que la ciencia 
da con curas para todas las 
enfermedades, terapias efectivas contra 
el envejecimiento y tratamientos 
regenerativos que mantienen a la gente 
indefinidamente joven. Con toda 
probabilidad, el resultado inmediato 
sería una epidemia sin precedentes de 
ira y ansiedad. 
Los que fueran incapaces de 
permitirse los nuevos tratamientos 
milagrosos (la inmensa mayoría de la 
gente) estarían fuera de sí con rabia. A 
lo largo de la historia, los pobres y los 
oprimidos se han confortado al pensar 
que al menos la muerte es justa, que los 
ricos y poderosos también mueren. A los 
pobres no les confortaría la idea de que 

tienen que morir, mientras que los ricos 
permanecerán jóvenes y bellos para 
siempre. 
Pero la reducida minoría capaz de 
permitirse los nuevos tratamientos 
tampoco estaría eufórica. Tendrían 
muchos motivos para mostrarse 
ansiosos. Aunque las nuevas terapias 
pudieran extender la vida y la juventud, 
no podrían revivir a los cadáveres. ¡Qué 
terrible sería pensar que mis seres 
queridos y yo podemos vivir para 
siempre, pero solo si no nos atropella un 
camión o un terrorista no nos hace volar 
en pedazos! Es probable que la gente 
potencialmente amortal no quiera tomar 
ni el más mínimo riesgo, y la agonía de 
perder un cónyuge, un hijo o un amigo 
íntimo sería insoportable. 
 
 
FELICIDAD QUÍMICA 
 
Los científicos sociales distribuyen 
cuestionarios de bienestar subjetivo y 
correlacionan los resultados con 
factores socioeconómicos tales como la 
riqueza y la libertad política. Los 
biólogos emplean los mismos 
cuestionarios, pero correlacionan las 
respuestas que la gente da con factores 
bioquímicos y genéticos. Sus hallazgos 
son sorprendentes. 
Los biólogos sostienen que nuestro 
mundo mental y emocional está regido 
por mecanismos bioquímicos modelados 
por millones de años de evolución. 
Como todos los demás estados 
mentales, nuestro bienestar subjetivo no 
está determinado por parámetros 
externos como el salario, las relaciones 
sociales o los derechos políticos. Está 
determinado, en cambio, por un 
complejo sistema de nervios, neuronas, 
sinapsis y varias sustancias bioquímicas 



como la serotonina, la dopamina y la 
oxitocina. 
A nadie le hace feliz ganar la lotería, 
comprar una casa, ser promovido o 
incluso encontrar el verdadero amor. A 
la gente le hace feliz una cosa, y solo 
una: sensaciones agradables en su 
cuerpo. Una persona que acaba de 
ganar la lotería o de encontrar un nuevo 
amor y salta de alegría no reacciona 
realmente ante el dinero o el amante. 
Reacciona a varias hormonas que 
recorren su torrente sanguíneo, y a la 
tormenta de señales eléctricas que 
destellan en diferentes partes del 
cerebro. 
Lamentablemente para todas las 
esperanzas de crear el cielo en la Tierra, 
nuestro sistema bioquímico interno 
parece estar programado para mantener 
relativamente constantes los niveles de 
felicidad... 
La felicidad y la desdicha desempeñan 
un papel en la evolución únicamente en 
la medida que promuevan la 
supervivencia y la reproducción o dejen 
de hacerlo.  
Quizá no sea sorprendente, 
entonces, que la evolución nos haya 
moldeado para no ser ni demasiado 
desdichados ni demasiado dichosos... 
 
Por ejemplo, la evolución 
proporcionó sensaciones placenteras 
como recompensa a los machos que 
diseminaban sus genes al tener sexo 
con hembras fértiles. Si el sexo no 
estuviera acompañado de este placer, a 
pocos machos les preocuparía. Al mismo 
tiempo, la evolución se aseguró de que 
estas sensaciones placenteras se 
desvanecieran rápidamente. Si los 
orgasmos duraran siempre, los 
felicísimos machos morirían de hambre 
por falta de interés en la comida, y no se 

tomarían la molestia de buscar otras 
hembras fértiles. 
 
Algunos expertos comparan la 
bioquímica humana con un sistema de 
aire acondicionado que mantiene la 
temperatura constante... 
Algunos sistemas de aire 
acondicionado se fijan a 25 grados 
Celsius. Otros se fijan a 20 grados. Los 
sistemas que acondicionan la felicidad 
humana también difieren de una persona 
a otra. En una escala de 1 a 10, algunas 
personas nacen con un sistema 
bioquímico alegre que permite que su 
humor oscile entre los niveles 6 y 10, y 
que con el tiempo se estabilice en el 8. 
Una persona de este tipo se siente 
bastante feliz incluso si vive en una 
ciudad grande y alienada, pierde su 
dinero invirtiendo en la Bolsa y se le 
diagnostica diabetes. Otras personas 
están maldecidas con una bioquímica 
triste que oscila entre 3 y 7 y se 
estabiliza en el 5. Una persona infeliz de 
este modo sigue estando deprimida 
incluso si goza del apoyo de una 
comunidad bien trabada, gana millones a 
la lotería y es tan saludable como un 
atleta olímpico... 
Simplemente, su cerebro no está 
construido para el alborozo, ocurra lo 
que ocurra... 
 
¿Cómo se puede conciliar esto con los 
hallazgos psicológicos y sociológicos 
indicados anteriormente según los 
cuales, por ejemplo, los casados son 
más felices, de promedio, que los 
solteros?... 
Es verdad que los casados 
son más felices que los célibes y los 
divorciados, pero esto no significa 
necesariamente que el matrimonio 
produzca felicidad... Las personas 

que nacen con una bioquímica alegre 
suelen ser, por lo general, felices y 
contentas. Son cónyuges más atractivos, 
y en consecuencia tienen una mayor 
probabilidad de casarse. También es 
menos probable que se divorcien... 
 
[Pero] Nuestro sistema de 
aire acondicionado mental tiene una 
cierta libertad de movimiento dentro de 
unos límites predeterminados. Es casi 
imposible superar los límites 
emocionales superior e inferior, pero el 
matrimonio y el divorcio pueden tener 
un impacto en el área que hay entre 
ambos niveles... 
 
[Por tanto] resulta que la historia tiene 
una importancia menor, puesto que la 
mayoría de los sucesos históricos no han 
tenido ningún impacto en nuestra 
bioquímica. La historia puede cambiar 
los estímulos externos que hacen que se 
segregue serotonina, pero no cambia los 
niveles de serotonina resultantes, y por 
lo tanto no puede hacer que la gente sea 
más feliz. Comparemos un campesino 
medieval francés con un banquero 
parisino moderno. El campesino vivía 
en una choza de adobe sin calefacción 
que daba a la pocilga local, mientras 
que el banquero tiene el hogar en un 
ático espléndido con los últimos 
dispositivos tecnológicos y una vista 
sobre los Champs Élysées. 
Intuitivamente, cabría esperar que el 
banquero fuera mucho más feliz que el 
campesino. Sin embargo, chozas de 
adobe, áticos y los Champs Élysées no 
determinan realmente nuestro talante. La 
serotonina lo hace. Cuando el 
campesino medieval completó la 
construcción de su choza de adobe, sus 
neuronas cerebrales secretaron 
serotonina, haciéndola llegar 

hasta el nivel X. Cuando en 2013 el 
banquero efectuó el último pago de su 
maravilloso ático, sus neuronas 
cerebrales secretaron una cantidad 
similar de serotonina, haciéndola subir 
hasta un nivel X parecido. Para el 
cerebro no supone ninguna diferencia... 
 
Y esto es así no solo para las vidas 
privadas, sino también para los grandes 
acontecimientos colectivos. Tomemos, 
por ejemplo, la Revolución francesa... 
Los que habían ganado una bioquímica 
gozosa en la lotería genética eran igual 
de felices antes de la revolución que 
después de ella. Los que tenían una 
bioquímica deprimente se quejaban de 
Robespierre y Napoleón con la misma 
acritud con que antes se habían quejado 
de Luis XVI y María Antonieta. 
Si es así, ¿de qué sirvió la 
Revolución francesa? Si la gente no fue 
más feliz, ¿qué sentido tuvo todo aquel 
caos, terror, sangre y guerra? Los 
biólogos nunca hubieran asaltado la 
Bastilla. La gente piensa que esta 
revolución política o aquella reforma 
social los hará más felices, pero su 
bioquímica los engaña una y otra vez... 
 
Hoy, cuando finalmente nos damos 
cuenta de que las claves de la felicidad 
están en manos de nuestro sistema 
bioquímico, podemos dejar de perder 
nuestro tiempo en política y en reformas 
sociales, golpes de Estado e ideologías, 
y centrarnos en cambio en lo único que 
puede hacernos realmente felices: 
manipular nuestra bioquímica. 
Si invertimos miles de 
millones para comprender la química de 
nuestro cerebro y desarrollar 
tratamientos apropiados, podremos 
hacer que la gente sea mucho más feliz 
de lo que nunca ha sido antes, sin 



necesidad de revoluciones. El Prozac, 
por ejemplo, no cambia regímenes 
políticos, pero al elevar los niveles de 
serotonina hace que la gente salga de su 
depresión. 
Nada capta mejor el argumento 
biológico que el famoso eslogan de la 
New Age: «La felicidad empieza 
dentro». El dinero, el nivel social, la 
cirugía plástica, casas bonitas, puestos 
poderosos… ninguna de estas cosas nos 
proporcionará felicidad. La felicidad 
duradera proviene solo de la serotonina, 
la dopamina y la oxitocina... 
 
 
ELSIGNIFICADO DE LA VIDA 
 
... En un famoso estudio, Daniel  
Kahneman, que obtuvo el Premio  
Nobel de Economía,pidió a diversas  
personas que describieran un día  
laborable cualquiera, recorriéndolo  
episodio a episodio y evaluando lo 
mucho  
que disfrutaron de cada momento, o lo 
mucho que este les desagradó... 
 Kahneman encontró que 
cuando se cuentan los momentos de 
alegría y los momentos de trabajo 
fatigoso, criar a un hijo resulta ser un 
asunto más bien desagradable. Consiste 
en gran medida en cambiar pañales, 
lavar platos y habérselas con cambios 
de humor, que es algo que a nadie le 
gusta hacer. Pero la mayoría de los 
padres declaran que sus hijos son 
suprincipal  
fuente de felicidad. ¿Es que 
acaso las personas no saben realmente 
lo que es bueno para ellas? 
Esta es una opción. Otra es que los 
hallazgos demuestran que la felicidad no 
es un exceso de momentos agradables 
en 

relación con los desagradables. Más 
bien, la felicidad consiste en ver que la 
vida de uno en su totalidad tiene sentido 
y vale la pena. Hay un importante 
componente cognitivo y ético de la 
felicidad. Nuestros valores significan 
toda la diferencia entre si nos vemos 
como «miserables esclavos de un bebé 
dictador» o como «amantes formadores 
de una nueva vida». 
Tal como lo planteaba Nietzsche, si uno 
tiene unarazón por la que vivir, lo puede 
soportar casi todo.  
Una vida con sentido puede 
ser extremadamente satisfactoria incluso 
en medio de penalidades, mientras que 
una vida sin sentido es una experiencia 
desagradable y terrible, con 
independencia de lo confortable que 
sea... 
Esta es una conclusión que no favorece 
necesariamente a la modernidad. Si se  
valora la vida minuto a minuto, la gente 
de la Edad Media lo tenía ciertamente 
duro. Sin embargo, si creían en la 
promesa de una dicha permanente en el 
más allá, bien pudiera ser que 
consideraran que su vida tenía mucho 
más significado y valía mucho más la 
pena que la gente seglar moderna, que a 
largo plazo no pueden esperar otra cosa 
que un olvido completo y sin sentido. A 
la pregunta «¿Está usted satisfecho con 
su vida en su conjunto?», la gente de la 
Edad Media podría haber obtenido 
puntuaciones muy altas en un 
cuestionario de bienestar subjetivo. 
¿Así que nuestros antepasados 
medievales eran felices porque 
encontraban sentido a la vida en los 
engaños colectivos acerca de la vida en 
el más allá? Sí… 
 
Hasta donde podemos saber, desde un  
punto de vista puramente 

científico, la vida humana no tiene en 
absoluto ningún sentido. Los humanos 
son el resultado de procesos evolutivos 
ciegos que operan sin objetivo ni 
propósito. Nuestras acciones no forman 
parte de ningún plan cósmico divino, y 
si el planeta Tierra hubiera de explotar 
mañana por la mañana, probablemente 
el universo seguiría su camino como de 
costumbre... 
Los sentidos ultramundanos que las 
gentes 
medievales encontraban que tenía su 
vida no eran más ilusión que lo que las 
gentes modernas encuentran en los 
modernos sentidos humanistas, 
nacionalistas y capitalistas. La científica 
que dice que su vida tiene sentido 
porque aumenta el compendio del saber 
humano, el soldado que declara que su 
vida tiene sentido porque lucha para 
defender a su patria, y el empresario que 
encuentra sentido en la creación de una 
nueva compañía, se engañan igual que 
sus homólogos medievales que 
encontraban sentido en la lectura de las 
Escrituras, en emprender una cruzada o 
en construir una nueva catedral. 
De modo que quizá la felicidad 
consista en sincronizar las ilusiones 
personales del sentido con las ilusiones 
colectivas dominantes en cada situación. 
Mientras mi narración personal esté en 
sintonía con las narraciones de la gente 
que me rodea, puedo convencerme de 
que mi vida tiene sentido, y encontrar 
felicidad en esta convicción. 
Esta es una conclusión bastante 
deprimente. ¿Acaso la felicidad depende 
realmente de engañarse a sí mismo? 
 
 
CONÓCETE A TI MISMO 
 
Si la felicidad se basa en sentir 

sensaciones agradables, entonces para 
poder ser más felices necesitamos 
reorganizar nuestro sistema bioquímico. 
Si la felicidad se basa en sentir que la 
vida tiene un significado, entonces para 
poder ser más felices necesitamos 
engañarnos de manera más efectiva... 
 
Estos dos supuestos previos 
comparten la hipótesis de que la 
felicidad es algún tipo de sensación 
subjetiva (ya sea de placer o de sentido),  
y que con el fin de juzgar la 
felicidad de la gente todo lo que 
necesitamos es preguntarle cómo se 
sienten. Para muchos de nosotros esto 
parece lógico porque la religión 
dominante de nuestra época es el 
liberalismo. El liberalismo santifica los 
sentimientos subjetivos de los 
individuos. Considera que dichos 
sentimientos son la fuente suprema de la 
autoridad. Lo que es bueno y lo que es 
malo, lo que es bello y lo que es feo, lo 
que debería ser y lo que no debería ser, 
todo está determinado por lo que cada 
uno de nosotros siente. 
La política liberal se basa en la idea 
de que los votantes saben lo que 
hacen... 
La economía liberal se 
basa en la idea de que el cliente siempre 
tiene la razón. El arte liberal declara 
que la belleza está en el ojo del 
observador. A los estudiantes de las 
escuelas y universidades liberales se les 
enseña a pensar por sí mismos. Los 
anuncios nos apremian a 
«¡Simplemente, hágalo!».  
Los filmes de acción, los 
dramas teatrales, los melodramas, las 
novelas y las canciones populares 
pegadizas nos adoctrinan 
constantemente: «Sé fiel a ti mismo», 
«Escúchate a ti mismo», «Sigue los 



dictados de tu corazón»... 
 
Pero esta opinión es 
exclusiva del liberalismo. La mayoría 
de las religiones e ideologías...y 
filosofías han adoptado una 
postura muy distinta con respecto a la 
felicidad que la del liberalismo. 
La posición budista es particularmente 
interesante. El budismo ha asignado a la 
cuestión de la felicidad más importancia 
quizá que cualquier otro credo humano. 
Durante 2.500 años los budistas han 
estudiado de manera sistemática la 
esencia y las causas de la felicidad... 
El budismo comparte la idea... 
que la felicidad es el 
resultado de procesos que tienen lugar 
dentro del cuerpo, no de 
acontecimientos que ocurren en el 
mundo exterior. Sin embargo, partiendo 
de la misma idea el budismo alcanza 
conclusiones muy distintas. 
Según el budismo, la mayoría de la 
gente identifica la felicidad con 
sensaciones placenteras, al tiempo que 
identifica el sufrimiento con sensaciones 
desagradables... 
El problema, según el budismo, es 
que nuestras sensaciones no son más 
que 
vibraciones pasajeras... De 
modo que si quiero experimentar 
sensaciones agradables, he de 
buscarlas 
constantemente, al tiempo que alejo las 
sensaciones desagradables... 
¿Por qué esforzarnos tanto para 
conseguir algo que desaparece casi tan 
pronto como surge? Según el budismo, 
la raíz del sufrimiento no es ni la 
sensación de dolor ni la tristeza, ni 
siquiera la falta de sentido. Más bien, el 
origen real del sufrimiento es la 
búsqueda continua e inútil de 

sensaciones fugaces, que hace que 
estemos en un estado de tensión 
constante, de desazón y de 
insatisfacción. Debido a esta búsqueda, 
la mente nunca está satisfecha. Incluso 
cuando experimenta placer no está 
contenta, porque teme que esta 
sensación 
desaparezca pronto, y anhela que dicha 
sensación permanezca y se intensifique. 
La gente se libera del sufrimiento no 
cuando experimenta este o aquel placer 
pasajero, sino cuando comprende la 
naturaleza no permanente de todas sus 
sensaciones y deja de anhelarlas. Este 
es 
el objetivo de las prácticas budistas de 
meditación. En la meditación se supone 
que uno observa de cerca su mente y su 
cuerpo, presencia la aparición y 
desaparición incesante de todas sus 
sensaciones, y se da cuenta de lo inútil 
que es intentar conseguirlas. Cuando la 
búsqueda se detiene, la mente se vuelve 
más relajada, clara y satisfecha. Siguen 
surgiendo y pasando todo tipo de 
sensaciones (alegría, ira, aburrimiento, 
lujuria), pero cuando uno deja de 
anhelar sensaciones concretas, estas se 
aceptan sencillamente por lo que son. 
Uno vive en el momento presente en 
lugar de fantasear acerca de lo que pudo 
haber sido. 
La serenidad que resulta es tan 
profunda que los que pasan su vida en 
una búsqueda frenética de sensaciones 
agradables apenas pueden imaginarla. 
Es como un hombre que permanece 
durante décadas en la playa, abrazando 
algunas olas «buenas» e intentando 
impedir que se desintegren, mientras 
que 
simultáneamente aparta las olas 
«malas» 
para evitar que se acerquen a él. Un día 

tras otro, el hombre sigue de pie en la 
playa, volviéndose loco con su ejercicio 
infructuoso. Finalmente, se sienta en la 
arena y simplemente deja que las olas 
vengan y se vayan a su antojo. ¡Qué 
apacible! 
Esta idea es tan ajena a la cultura 
liberal moderna que cuando los 
movimientos de la New Age en 
Occidente dieron con los 
descubrimientos budistas, los tradujeron 
en términos liberales, con lo que les 
dieron la vuelta. Los cultos de la New 
Age suelen decir: «La felicidad no 
depende de condiciones externas. Solo 
depende de lo que uno sienta en su 
interior... O, de 
manera más sucinta: «La felicidad 
empieza dentro». Esto es exactamente 
lo que dicen los biólogos, más o menos 
lo contrario de lo que dijo Buda. 
Buda coincidía... en que la felicidad es 
independiente de las condiciones 
externas. Pero... también 
independiente de nuestros sentimientos 
internos. De hecho, cuanta más 
importancia damos a nuestras 
sensaciones, más las anhelamos y más 
sufrimos. La recomendación de Buda fue 
detener no solo la búsqueda de los 
logros externos, sino también la 
búsqueda de los sentimientos internos. 
 
Resumiendo... la mayoría de la gente se 
identifica equivocadamente con sus 
sentimientos, pensamientos, gustos y 
aversiones. Cuando sienten ira, piensan 
«Estoy enfurecido. Esta es mi ira». En 
consecuencia, pasan su vida evitando 
algunos tipos de sensaciones y en busca 
de otras. Nunca se dan cuenta de que no 
son sus sensaciones, y que la búsqueda 
incesante de determinadas sensaciones 
no hace más que dejarlos atrapados en 
la desdicha. 

Si es así, entonces toda nuestra 
comprensión de la historia de la 
felicidad puede estar descaminada. 
Quizá no sea tan importante que las 
expectativas de la gente se cumplan y 
que gocen de sensaciones placenteras. 
La principal cuestión es si las personas 
conocen la verdad acerca de sí 
mismas... 
 


