
IDEAS BÁSICAS DEL PSICOANÁLISIS DE FREUD 

 

    Sin duda lo fundamental de la teoría de Freud (el Psicoanálisis), es el 

concepto de "inconsciente". 

    Si bien este concepto no fue usado por primera vez por el autor, y es 

posible rastrear su origen, aunque sea con otro nombre, en numerosos 

pensadores de todos los tiempos, es Freud quien ensambla este 

concepto, junto con otros, en una compleja urdimbre teórica, y obtiene, en 

una época en que no existía la Psicología como ciencia, una teoría 

exitosa en su aplicación práctica, para el tratamiento de ciertos síntomas y 

patologías que la medicina convencional no lograba solucionar, porque no 

tenían una causa física.  

    A los pacientes que poseían estos trastornos los llamaban "histéricos", y se los sometía a una 

serie de tratamientos sin demasiados cambios en su estado, uno de esos tratamientos era la 

hipnosis. Freud, que también era médico, por influencia de su maestro Charcot utilizó la hipnosis 

durante mucho tiempo. Luego con su amigo el Dr. Breuer trataron algunos pacientes histéricos1, y 

en ellos fueron alternando el uso de la hipnosis y el del "método catártico" o "cura por el habla"; 

este método inventado por Breuer, consistía en invitar al paciente a que se desahogue, que hable 

libremente sobre su trauma. De manera que estos dos antecesores (Charcot y Breuer), tuvieron 

mucha influencia en Freud, con ellos se afianzó en la idea de que el origen de los síntomas 

neuróticos está en la misma psiquis (no en el cuerpo). Pero luego Freud, emprendió su propio 

camino en la investigación psicológica, abandonando definitivamente la hipnosis como método. 

 

    No obstante esta dimensión científica y terapéutica del Psicoanálisis, es evidente que también 

es riquísimo filosóficamente, y a nutrido e inspirado a numerosos pensadores y artistas. Sin duda 

uno de sus mayores atractivos (ya sea en lo artístico, filosófico o terapéutico), es su intención de 

generar un método científico para la interpretación de los sueños. (En este asunto nos 

detendremos más adelante) 

 

     Otra característica destacable del Psicoanálisis es la plasticidad que  mostró, sin abandonar la 

fidelidad al marco teórico original. Porque Freud a medida que lo iba poniendo en práctica, 

agregaba nuevos conceptos y resignificaba otros. Y aunque no le tembló el pulso para plantear 

                                                 
1 Sin duda el caso más emblemático de los pacientes que trataron en esa época fue el de Bertha Pappenheim, a quien Breuer y 

Freud pusieron el seudónimo de “Ana O”. Este caso es referido por ellos en el libro “Estudio sobre la histeria”.   

Breuer y Freud (1895) (redición  s.f.) Estudio sobre la histeria.  Edición on line. Recuperado de http://www.colpsicoanalisis-

madrid.com/wp-content/uploads/AnnaO.pdf 

 

Sigmund Freud 

(1856 -1939) 

 

http://www.colpsicoanalisis-madrid.com/wp-content/uploads/AnnaO.pdf
http://www.colpsicoanalisis-madrid.com/wp-content/uploads/AnnaO.pdf


hipótesis osadas, denota una conmovedora sinceridad y rigurosidad científica, buscando que 

todos los planteos y modificaciones, estuvieran basados en la observación de sus pacientes. A 

propósito de estas modificaciones, una muy destacable es la que realiza en 1922, a partir de su 

obra "El yo y el Ello", allí hay un cambio en la estructura general de la teoría. Se ha dado en 

llamar "Primera tópica" al esquema utilizado por Freud en las obras anteriores a ese libro, y 

"Segunda tópica" al que comienza a utilizar a partir del mismo. 

  

PRIMERA TÓPICA 

    Esta etapa de su teoría, comienza en 1900 con su primer obra (la primera que publica solo) La 

interpretación de los sueños. Allí plantea que la “mente” (el “alma”, la “psiquis”) es un “sistema” o 

“aparato”, (el "aparato anímico"). Plantea que la mente es un conjunto de partes o subsistemas 

con características y funciones diferentes, que no siempre coinciden en sus propósitos. De 

manera que todos los sentimientos, pensamientos, traumas y estados mentales de un sujeto, son 

producto de la interacción de esas partes de su mente, las cuales son básicamente tres: 

"inconsciente", "preconsciente" y "consciente". 

  

El consciente o conciencia es la parte del alma identificada con la razón, con la comprensión de la 

realidad exterior y de la moral. O sea, es la parte que 'se ubica' en el momento y el lugar, y 

determina lo que se puede y lo que no, lo que conviene y lo que no; y decide en base a eso, elige 

la acción a realizar dentro de un abanico siempre amplio de posibilidades. 

‘Lo consciente’ también es definido por Freud como lo que el sujeto reconoce en su mente de 

forma mas inmediata. En este sentido ‘consciente’ es lo que el sujeto en este instante, (de 

manera transitoria), está pensando o sintiendo con pleno reconocimiento, es decir ‘dándose 

cuenta' de que lo está pensando o sintiendo. 

 

El preconsciente contiene recuerdos, pensamientos, y emociones susceptibles de acceder a la 

conciencia; es lo que en este momento no está siendo consciente pero puede pasar al plano 

consciente con facilidad, por ejemplo: el segundo nombre del padre, el recuerdo de la primer 

mascota, el recuerdo de lo que hizo hoy al despertar. Es como una especie de ‘bolsillo de la 

conciencia'. Pero la función mas trascendente del Preconsciente, es la de "guardián" que controla 

el pasaje de lo que viene del inconsciente, modificándolo o reprimiéndolo, para que no llegue a la 

conciencia o llegue muy distorsionado. (Como veremos, el Preconsciente está muy involucrado 

en la producción de los sueños.) 

 

El inconsciente es la parte de la mente que representa las más arcaicas "pulsiones" instintivas 

propias de la especie, lo más 'animal', 'salvaje' y 'amoral' de la psiquis, lo más primitivo, lo que se 



trae psíquicamente de nacimiento. Estas pulsiones innatas se resumen en un único instinto: el 

“instinto de vida", que es el “instinto sexual", la “libido" o “Eros”.  

En el inconsciente no hay reglas lógicas, científicas o morales, la única regla que lo rige es el 

placer (básicamente placer sexual). A esta ‘regla’ Freud la llama "principio del placer", y consiste 

en la intención ¡permanente! de lograr satisfacción y evitar el dolor. Podría decirse que el 

inconsciente es el representante del cuerpo en alma. 

Lo que ocurre es que, luego de nacer, el aprendizaje de las reglas del contexto en el que le toca 

desenvolverse al sujeto, a través de la experiencia y la educación, hace que todo lo pulsional se 

vaya "censurando",  "reprimiendo", “desalojando”,  hacia un lugar escondido de la mente: el 

inconsciente. Donde luego se van depositando también los recuerdos,  pensamientos o 

reflexiones más traumáticas, penosas y vergonzosa. El inconsciente, por tanto, es la parte del 

alma que el sujeto no quiere mostrar pero que tampoco quiere ver. Son pensamientos y 

emociones que el sujeto se niega a reconocer como propios, por eso están "censurados", 

"reprimidos", "desalojados" del preconsciente y la conciencia. 

Pero a pesar de ese "esfuerzo de desalojo", lo inconsciente no permanece pasivo, todo lo 

contrario: esta buscando salir permanentemente, tratando de vencer la "resistencia" que ejerce la 

"represión" del preconsciente-consciente. Y se logra colar con mucha astucia, vistiendo algún 

ropaje que le brinde el "guardián" del preconsciente para que la conciencia no advierta su 

presencia. Este pasaje de contenido inconsciente atravesando la barrera del preconsciente bajo 

algún disfraz o transformación, es lo que durante el dormir produce el "soñar" o "actividad 

onírica", y en la vida despierta, produce la “sublimación”, es decir la transformación de ese deseo 

instintivo original, de carácter sexual, en otra clase de satisfacción mas socialmente aceptable 

(por ejemplo en deseos de hacer deporte o realizar creaciones artísticas, de estudiar, etc).  

 

    Pasando en limpio lo dicho hasta aquí: al nacer la psiquis obedece solo al instinto, pero con la 

experiencia y la educación surgen el consciente y el preconsciente. Ellos van a actuar como 

procesadores o “represores" de la energía pulsional que intentara emerger compulsivamente, 

todo el tiempo, desde ese lugar en el que está desalojada: el inconsciente. El consciente y el 

preconsciente contienen, transforman (subliman), y/o disimulan esa energía pulsional, en función 

de los intereses del sujeto, el cual vive en una realidad exterior cargada de reglas 'naturales' y 

'sociales' (la ley de gravedad, las normas de transito, la hora, los buenos modales, el clima, etc). 

Las naturales son inviolables, las sociales  no, aunque el sujeto en gran medida se somete a ellas 

por mandatos de la conciencia.  

 

    Estos impedimentos a la satisfacción pulsional, provocan un sentimiento de "angustia", pero es 

necesario para vivir en sociedad. Por este direccionamiento de lo pulsional que hacen el 



consciente y el preconsciente, Freud dice que estos dos sistemas se rigen por el "principio de 

realidad". 

 

 

Este principio no sería opuesto al "principio del placer" del inconsciente, sino que en definitiva son 

un mismo principio: el “principio de realidad” es un “principio del placer” evolucionado, pues 

también busca el placer y huye del dolor. La diferencia es que el “principio de realidad” del 

consciente y el preconsciente, impone la necesidad de ciertos rodeos angustiosos a esa libido 

original (inconsciente), para poder tener en cuenta la realidad natural y social en que se encuentra 

inmerso el individuo2. Esos rodeos son los que llevan a la postergación de satisfacciones 

(satisfacciones  alimenticias o sexuales, por ejemplo), hasta el momento oportuno; y también 

llevan a la mencionada “sublimación” (la sustitución de las satisfacciones libidinosas originales por 

otras mucho menos satisfactorias pero ‘políticamente correctas’) 

     

    El pasaje de energía inconsciente al preconsciente, también provoca "fallos" o "actos fallidos", 

es decir 'accidentes' e impedimentos para la realización de lo que pretendía la conciencia. De 

manera que según Freud en todo accidente hay una intencionalidad inconsciente escondida. 

 

                                                 
2 Freud (1920) (reedición de 1992) Sigmund Freud Obras completas. Tomo XVIII. Más allá del Principio del placer. Bs As: 

Amorrortu editores. p10 



    A pesar del mecanismo de la sublimación, mucha de la energía de la libido no encuentra salida. 

Esta energía es "reprimida", e implica un grado mucho mayor de angustia, y en última instancia 

termina derivando en síntomas neuróticos, los síntomas que muestran los llamados "histéricos".  

Estos síntomas son otra estrategia de los deseos inconscientes para vencer la “resistencia” 

consciente-preconsciente, y salir a la luz disfrazados. 

 

El “complejo de Edipo” 

    El mejor ejemplo del poder que tiene la actividad subrepticia del inconsciente es lo que Freud 

llama "Complejo de Edipo", una de las tesis centrales y más desafiantes del psicoanálisis, porque 

se basa en la existencia de una sexualidad infantil. 

    Según Freud, lo que le ocurre a Edipo, en la tragedia de Sófocles, es una alegoría de lo que 

ocurre a nivel general al ser humano, desde las sociedades mas primitivas (totémicas) hasta las 

más modernas sociedades capitalistas: el niño o niña, va a desear matar al progenitor del mismo 

sexo y ocupar su lugar como pareja del progenitor del sexo opuesto3, (aunque Freud dice que 

esto puede "experimentar una inversión" 4 (Freud, 1916), o sea desear al progenitor del mismo 

sexo y querer ocupar el lugar del otro). Este sentir hacia los padres, se modifica con el 

crecimiento del niño o niña, pero deja secuelas en el sujeto ya adulto, pues ese individuo, de 

manera inconsciente se enamora de personas que se parecen al progenitor deseado durante la 

niñez (generalmente el del sexo opuesto), y buscará parecerse al otro. O sea que, como resultado 

del complejo de Edipo el sujeto idealiza a sus padres como estereotipos de ‘hombre' y de ‘mujer'. 

 

    La modificación del complejo de Edipo, hacia esa idealización de las figuras paternas, está muy 

relacionada con el "complejo de castración", el que se produce también en la niñez, al descubrir 

las diferencias genitales. Este complejo repercute distinto en ambos sexos, aunque en ambos 

implica angustia: en la niña surge la angustia ante la idea de haber "perdido" el pene porque le 

fue arrebatado, lo cual se decanta en distintas posibilidades, una de ellas es que culpe a la madre 

por ello y luego vuelque su amor al padre y desee tener un hijo con él. El niño varón, por su parte, 

descubre en el pene una fuente de autosatisfacción que suele ser reprimida cuando se entera que 

hay personas sin pene (las mujeres), y teme que, como castigo por su autoerotismo y por los 

deseos hacia su madre, el padre le arranque esa fuente de satisfacción. Así comienza la 

superación del complejo de Edipo en el varón, a partir de allí se somete a la autoridad paterna y 

                                                 
3
 Sófocles (s IV a.C.) (reedición sin fecha) Edipo Rey. Edición on line. Recuperado de https://www.getafe.es/wp-

content/uploads/S%C3%B3focles-Edipo-Rey.pdf 

4 Freud (1916) (reedición de 1991) Sigmund Freud Obras completas. Tomo XV.  Conferencias de introducción al psicoanálisis. 13° 

Conferencia. Amorrortu editores. p189 

https://www.getafe.es/wp-content/uploads/S%C3%B3focles-Edipo-Rey.pdf
https://www.getafe.es/wp-content/uploads/S%C3%B3focles-Edipo-Rey.pdf


desvía de la madre su deseo sexual, (temiendo que ella delate sus deseos incestuosos al padre 

castrador).  

    De esta manera se produce la "desexualización" de las figuras paternas y la idealización de las 

mismas. Las cuales según Freud someten, inconscientemente, al sujeto durante toda su vida. 

Pues no solo influyen, como señalamos, en la elección de la pareja, también hacen que todo 

sujeto adulto busque el refugio que ofrecieron los brazos protectores del padre durante la infancia, 

en la admiración a ciertos ídolo o dioses. El sujeto se somete voluntariamente a Dios a cambio de 

esa protección paterna. Este es el origen del sentimiento religioso según Freud. 

 

El ‘Complejo de Eneas': un aporte personal. 

    En base a lo explicado anteriormente, podríamos decir, a título personal, que el complejo de 

Edipo se transforma en el 'Complejo de Eneas': se pasa de querer matar al padre a cargar su 

imagen 'a cuestas', sobre los hombros. Esto último (cargar al padre sobre los hombros), es lo que 

habría hecho el héroe troyano Eneas. Esta historia fue escrita por el poeta romano Virgilio en el 

siglo I AC, para atribuir un origen heroico-mitológico a la fundación de Roma (pues el troyano 

Eneas sería un antepasado de Rómulo y Remo, los hermanos que fundaron roma según la 

leyenda). Cuenta Virgilio en la “Eneida" que cuando los aqueos tomaron Troya, Eneas rescata a 

su padre anciano llevándolo a cuestas sobre sus hombros, brindándole un cuidado que no brindó 

ni a su hijo ni a su esposa (la cual no logra salir con vida de la ciudad devastada)5. Esto, fue 

tomado, por los romanos como un ejemplo de respeto a la tradición por encima de lo individual. 

Dicho de otra manera, todo romano (y todo ser social) carga ‘a cuestas’ sobre sus hombros con la 

tradición heredada. 

 

    Freud dice que el deseo de los hijos por suplantar al progenitor del mismo sexo, y el 

consecuente temor de los padres a que esto se lleve a cabo, ha sido comprendido no solo por 

Sófocles (el que escribió la tragedia de Edipo) sino mucho antes. Puesto que se ve en la mitología 

griega desde sus orígenes, por ejemplo en el mito de Urano (cielo) y Crono (tiempo), hijo de 

Urano, que termina castrando a su padre; lo que estaría sugiriendo que la castración pueda darse 

al revés (de padre a hijo). También destaca que este temor de los progenitores a la impaciencia 

del hijo o hija del mismo sexo por ocupar su lugar, estaría presente en el cuarto mandamiento del 

"decálogo" de la tradición judeo cristiana, el cual dice "honra a tu padre y a tu madre". Para, 

finalmente agregar, que esto también ocurre en la familia burguesa, donde la herencia suele ser 

fuente de conflicto entre los hijos deseosos de ocupar el trono paterno y materno. 

 

                                                 
5 Virgilio (S I a.C) (reedición sin fecha) La eneida. Edicion on line. Recuperado de http://www.biblioteca.org.ar/libros/130725.pdf  

 

http://www.biblioteca.org.ar/libros/130725.pdf


    Este temor paterno ha sido fuente de normas morales y jurídicas para impedir la realización del 

deseo parricida, el cual pone en peligro el orden político-social (ya que si ocurre una vez serviría 

de ejemplo para alentar a otros, lo que llevaría al caos). Esto se aprecia según Freud, tanto en los 

“tótems y tabúes” de sociedades arcaicas, como en la era capitalista.  

 

    Por nuestra parte agregamos, que el mito de Eneas en la mitología romana, cumplía también el 

papel de adoctrinar a los hijos en el respeto a la tradición en la figura de sus progenitores, 

reproduciendo así una estructura social patriarcal que garantiza un orden político y económico. 

 

El surgimiento de una nueva hipótesis freudiana: el “Instinto de muerte” 

    En lo anteriormente dicho queda claro que, según Freud, habría una gran fluctuación de 

energía psíquica entre los tres sistemas que conforman la psiquis (consciente, preconsciente, 

inconsciente). Esta energía es de origen pulsional, instintivo, surgida del inconsciente. En un 

primer momento Freud definió esta energía pulsional como "instinto de vida",  "instinto sexual", 

"libido", "Eros", es decir una tendencia a la reproducción de la vida, a la procreación, a la auto 

conservación, y al placer.  

 

    Pero la teoría de Freud así planteada tuvo su primer gran cambio en 1920, con la obra "Más 

allá del principio del placer". Donde a partir de la observación de ciertos comportamientos 

individuales, y teniendo en cuenta la consumación de la primera guerra mundial, consideró que no 

todos los procesos anímicos están regidos por el principio del placer, es decir no todos los 

procesos anímicos buscan el placer y huyen del displacer. Ejemplo de esto son: 

  - La neurosis de guerra: Freud noto que en algunos ex combatientes de la Primera Guerra 

Mundial estaba la tendencia a soñar una y otra vez con vivencias traumáticas de la guerra, por 

ejemplo vivencias donde habían perdido algún miembro de su cuerpo. Lo que hacía que 

despertaran de esos sueños con una intensa perturbación. Evidentemente estos sueños no 

buscan el cumplimiento de un deseo, como había sostenido hasta ese momento, sino revivir el 

displacer que generó esa situación. 

  -Otra objeción al principio del placer se la brinda la observación que hace durante algún tiempo 

de un niño pequeño que aún no habla, el cual juega con un objeto atado en un piolín. Cada tanto 

el niño lanza el objeto haciéndolo desaparecer de su vista y luego lo tira del piolín haciéndolo 

aparecer nuevamente. Freud interpretó que ese objeto para el niño representa a su madre. Y es 

muy traumático para él cuando la madre se va y desaparece de su vista y muy placentero cuando 

regresa. Por eso a Freud le llamó la atención que muchas veces en su juego el niño hacia 

desaparecer el objeto sin que se produjera la segunda parte, cuando lo hacía reaparecer. O sea 

buscaba la repetición de lo doloroso, de lo displacentero, no de la alegría de la reaparición. Freud 



dice que esto contradice al principio del placer, e interpreta esto de dos maneras: en primer lugar, 

piensa que el niño busca hacer activo lo que vive pasivamente, haciendo desaparecer él mismo al 

objeto-madre, sin esperar pasivamente a que esto ocurra. Y en segundo lugar, piensa que el niño 

quiere vengarse de la madre, y en el juego está como diciéndole que no se va, sino que él la 

echa.  

  - Lo otro que menciona Freud como contradictorio al principio del placer es la repetición 

inconsciente (“transferencia") de situaciones penosas que el sujeto vivió en la infancia durante el 

complejo de Edipo: situaciones de celos, desengaños y de diversas frustraciones afectivas. 

Muchos individuos experimentan esa tendencia (inconscientemente, por supuesto) a la repetición 

de situaciones displacenteras en cada una de sus relaciones afectivas, como una especie de 

destino fatal. Podríamos poner como ejemplo la persona que ha tenido varias parejas y siempre la 

terminan tratando violentamente: es obvio que la persona no busca esto, conscientemente, pero 

hay algo en su inconsciente que le hace sentir atracción por aquellas personas con un mismo 

patrón psíquico. 

 

    En ninguno de estos casos hay algún tipo de satisfacción, ni para el consciente ni para el 

inconsciente. Lo que lleva a Freud a la hipótesis, de que no toda la energía pulsional es libidinosa, 

vital, tendiente al placer. Sino que en el individuo hay otro instinto básico, que esta "más allá del 

principio del placer": el "Instinto de muerte". Un instinto autodestructivo, presenté ya en las 

bacterias, en las primeras y más básicas formas de materia orgánica.  

 



    A partir de aquí Freud define "instinto" como tendencia a la "reproducción de un estado 

anterior" (Freud, 1920)6: el instinto de muerte sería la tendencia que impulsa a todo lo orgánico a 

volver a lo inorgánico, una tendencia de lo vivo a morir.  

 

    El instinto de vida también busca la regresión a un estado anterior, porque es una tendencia a 

la reproducción para que la vida vuelva a recomenzar en nuevos nacimientos. Es por esa 

tendencia a la reproducción que se manifiesta como libido, como erotismo, como tendencia a 

"mantener unido todo lo animado". Por tanto tiende no solo a la unión de los individuos, sino 

también (en los individuos pluricelulares) a la unión de las células de ese individuo, es el instinto 

de auto conservación. Pero esto no quiere decir que se opone al instinto de muerte, porque no 

busca que el individuo viva perpetuamente, solo busca que el individuo no muera 

inmediatamente, de cualquier forma, sino “a su manera”, cuando agote su existencia. 7 (Freud, 

1920) 

    O sea que es por influjo del instinto vital, que el instinto de muerte, que es originalmente un 

instinto autodestructivo, termina desviándose hacia afuera, en forma de odio.   

    En conclusión, los dos instintos (la libido y el instinto de muerte) luchan en la psiquis, y, como 

consecuencia, todos los actos psíquicos del ser humano son producidos por esa ‘mezcla 

instintiva'; un ejemplo es la dosis de sadismo que implica el amor de pareja, el deseo de poseer y 

dominar al otro, que terminan generando que las relaciones  sean  una mezcla de amor y odio.  

 

 

SEGUNDA TÓPICA 

    Con la primera tópica, basada en los conceptos de "inconsciente", "preconsciente", y 

"consciente", Freud había logrado explicar como se somete el principio del placer (es decir la 

tendencia a la descarga libidinosa-erótica que viene del inconsciente), al principio de realidad 

impuesto por el preconsciente y el consciente. Esto fue teóricamente satisfactorio mientras se 

suponía que toda la energía pulsional era libidinosa, vital, auto conservadora, erótica, tendiente al 

placer. Pero con el surgimiento de la hipótesis del “instinto de muerte”, es decir, de una pulsión 

que estaría "más allá del principio del placer", los conceptos de la primera tópica no resultaban 

una estructura conceptual suficiente para explicar la psiquis.  

Todo esto influye en el surgimiento de una versión mas sofisticada del Psicoanálisis, que ha sido 

llamada "segunda tópica". 

 

                                                 
6
 Freud (1920) (reedición de 1992) Sigmund Freud Obras completas. Tomo XVIII. Más allá del Principio del placer. Bs As: 

Amorrortu editores. p36 
7
 Freud (1920) (reedición de 1992) Sigmund Freud Obras completas. Tomo XVIII. Más allá del Principio del placer. Bs As: 

Amorrortu editores. p39 



    En esta nueva versión de su teoría, Freud plantea la psiquis explicada bajo una nueva 

estructura. Introduce tres conceptos nuevos: "Ello", "Yo” y "Superyó", y  los ensambla con los de 

la primera tópica ("Inconsciente", "preconsciente", "consciente", “complejo de Edipo”, principio del 

placer", “principio de realidad”). Genera así una urdimbre conceptual mucho más compleja y 

efectiva, tanto en lo teórico como en lo practico para el tratamiento de los síntomas neuróticos (es 

decir los traumas y patologías psíquicas). No olvidemos que Freud era un hombre de ciencia, 

además de un filósofo del alma.  

 

 

 

    En una interpretación muy personal de esta segunda versión de la teoría freudiana podríamos 

plantear que "inconsciente", "preconsciente" y "consciente" son 'zonas' de la psiquis con 

características diferentes. Como si la mente fuera un ‘continente’, con 'zonas' geográficamente 

distintas. Mientras que "Ello", "Yo", y "Superyó" serian como 'países', que tienen (dentro de su 

jurisdicción), distintos porcentajes de posesión en cada zona del continente-psiquis.  

    Si lo planteamos en estos términos, veremos a continuación que, la 'zona' inconsciente, es 

mayormente 'gobernada' por el Ello, pero también por el Superyó, y en menor medida por el Yo.  

(Está comparación de la psiquis con términos geográficos no pretende, ni mucho menos, una 

correspondencia perfecta con lo dicho por Freud, solo es un intento de acercarla didácticamente. 

Freud fue cambiante, y hasta contradictorio en  algunos pasajes de su obra, por lo que es 

imposible hacer un esquema absolutamente satisfactorio de su teoría) 

 



 

 

“Ello”, “Yo” Y “Superyó”  

    El Ello en un individuo adulto, está todo en la 'zona' inconsciente. Pero la psiquis del recién 

nacido es toda Ello. El Ello es todo lo psíquicamente heredado, lo instintivo, es el representante 

del cuerpo en la mente, es la parte animal, salvaje. Del Ello parten la pulsión de vida y la de 

muerte, aunque prima la pulsión libidinal, erótica. O sea que se rige por "principio del placer", 

busca la satisfacción inmediata, la descarga de la tensión que genera displacer.  

    Pero esta tendencia constante al placer, en la experiencia de todo sujeto, choca con la realidad 

exterior, choca con las normas naturales y sociales. Estas normas se oponen a la satisfacción del 

sujeto y provocan sufrimiento. Constatar la existencia de esa realidad exterior tan angustiante 

como ineludible, hace que a nivel psíquico se genere una fragmentación del Ello, y surja así una 

nueva instancia psíquica que mediará entre el Ello y la realidad exterior: el Yo. Quien pasa 

entonces, a 'gobernar' gran parte de la 'zona' consiente y preconsciente, y una parte mínima del 

inconsciente. 

     

    Esta nueva instancia psíquica, determinada por la percepción y la conciencia, tomará el control 

de la motilidad. Es el Yo quien decide que hacer o no hacer, y que decir o  callar, en base al 

"principio de realidad". Es el que buscará la coherencia que permita ‘sobrevivir’ de la mejor 

manera posible al sujeto, en su medio natural y social. Por eso aunque el Yo no es mas que una 



parte del Ello, que busca evitar y lograr el placer en la mayor medida posible, prioriza la 

supervivencia; esto lo lleva a oponerse al Ello en gran medida, imponiendo rodeos angustiosos al 

“principio del placer”. En resumen: el Yo permite la mayor cantidad posible de satisfacción para el 

Ello, sin comprometer la supervivencia y la imagen social del individuo. 

 

   O sea que el Yo, en gran medida, ejerce una "represión" o “desalojo” del Ello hacia el 

Inconsciente, impidiendo que tome el dominio sobre la 'zona' preconsciente y consciente. El Yo 

también recurre a la "sublimación", (es decir de la transformación de las pulsiones instintivas 

básicas, en otra clase de deseos mas realizables en el contexto), como medida para controlar al 

Ello y a su vez brindarle algo de satisfacción. 

 

    Pero la gran estrategia que utiliza el yo para dominar al Ello, y que este renuncie a objetos de 

su erotismo, es intentar parecerse a esos objetos perdidos. O sea, el yo se propone, o más bien 

se ‘impone’ al Ello como objeto de deseo libidinoso. Es como si el Yo le dijera al Ello que no ame 

más al objeto, sino que lo ame al él («No ames más a ese objeto...  ámame a mi» - le dice el Yo al 

Ello). Como Ello y Yo (el deseante y el objeto del deseo) son dos partes de la psiquis de un 

mismo sujeto, es como desearse o amarse a sí mismo. Freud llama a este fenómeno 

"Narcisismo" (aludiendo al mito griego de “Narciso", quien se enamoró de su propio reflejo).8 

 

    Dentro de estos objetos eróticos que el Ello debe resignarse a perder, los mas importantes son 

los padres, (por todo lo ya explicado en torno al “complejo de Edipo”). El yo intentará la táctica 

narcisista de parecerse a ellos, “desexualizando” la imagen paterno-materna, con lo cual, esta 

imagen de los progenitores, queda “fijada” en la mente del sujeto, como el mayor estereotipo 

mental. Dicho de otra manera, los padres se constituyen como el gran modelo a seguir. A cuál de 

los dos padres se idealiza como objeto sexual y a cual se buscará imitar o sustituir luego, en cada 

relación de pareja, depende de varios factores; sobre todo, como se resuelve el "complejo de 

castración”. Esto lleva a Freud a proponer que todo sujeto parte de una “bisexualidad” original, en 

lo que a la orientación libidinosa refiere. 

 

    Esta fijación desexualizada de las figuras paternas en el inconsciente, genera otra instancia 

psíquica escindida del yo: el “yo ideal” o “Superyó”. Una imagen de un “yo perfecto”, (o sea un 

estereotipo “moral”) derivado de la imagen paterna y materna, muy exigente, al cual el yo se 

someterá, cómo se somete el niño pequeño a la autoridad paterno-materna. Es este Yo ideal o 

Superyó el que determinará incluso, hasta dónde puede intentar parecerse el Yo a esa imagen 

idealizada de los padres, y qué es lo que no le corresponde intentar imitar. 

                                                 
8
 Grimal, P (1989, cuarta reimpresión) Diccionario de mitología griega y romana. Argentina: Paidós. p369 



 

    El Superyó se aliará con el "instinto de muerte" (que originalmente está en el Ello junto al Eros), 

y bajo la forma de “Dios", "conciencia moral" (el ‘Bien’), "imperativo categórico", someterá al 

sujeto de una forma poco saludable, autodestructiva. O sea que para Freud, igual que para 

Nietzsche, la moral, es el instinto de autodestrucción, pero disfrazado con un ropaje elegante. El 

Superyó sustituirá a la autoridad paterna, y desde la misma psiquis, hará que el sujeto renuncie a 

la satisfacción, generándole sentimiento de culpa y auto reprobación cuando surja la violación de 

algún código o “mandamiento” religioso-moral, e incluso cuando surja solamente el deseo de 

infringir ese código o mandamiento9. 

 

    El Superyó marca su presencia (ejerce su ‘gobierno’) en parte del consciente, del 

preconsciente, y también del inconsciente. Esta parte inconsciente del superyó, no es reprimida 

sino represora del Ello y su aspiración al placer. Hay aquí una represión que se da fuera del Yo, 

sin que este se percate. Por esto dice Freud que no solamente somos mucho más salvajes de lo 

que suponemos, (a nivel consciente y preconsciente), sino que también, mucho más moralistas 

de lo que pensamos. 

 

    Hemos de concluir entonces, que el Yo queda sometido a un triple "vasallaje", es decir que 

obedece a tres amos: El Ello, el Superyó y la Realidad Exterior. El Yo ejerce la "ligazón" 

psicofísica del sujeto: busca la mayor cantidad posible de satisfacción, a su vez trata de cumplir 

con los objetivos personales y deberes (que se oponen a esa satisfacción), pero sin olvidar su 

función principal, o sea, la supervivencia en un contexto espacio temporal específico. 

 

CONCEPTOS  BASICOS PARA INTERPRETAR LOS SUEÑOS 

    Ya dijimos que “La interpretación de los sueños” es la primera obra de Freud. Allí plantea lo 

que hoy llamamos la “primera tópica” del Psicoanálisis, o sea la teoría de que la mente tiene tres 

grandes partes (consciente, preconsciente e inconsciente), y que entre ellas fluctúa energía 

instintiva libidinosa, es decir, de carácter erótico, sexual, (recién veinte años después de la 

publicación de este libro, comenzará a suponer que además del instinto sexual hay un instinto de 

muerte); esta energía psíquica libidinosa buscará emerger desde el inconsciente, a pesar de 

todas las “resistencias” que le opone el preconsciente.  

 

    Estas luchas entre deseos inconscientes y resistencias preconscientes, se dan incluso durante 

el dormir, y así se producen los sueño. Los sueños son el producto de esa interacción 

inconsciente-preconsciente durante el estado de reposo. 

                                                 
9
 El concepto de “Superyó” se asocia con más claridad a lo que nos atrevimos a llamar „complejo de Eneas‟: Eneas es la versión 

mitológica de lo que Freud llama el Superyó. 



 

    La tesis central de este libro es la siguiente: el sueño es la manifestación de deseos sexuales 

inconscientes, reprimidos desde la infancia (Freud, 1900)10 . Incluso afirma que la suposición de 

que existe una zona inconsciente en la mente, es la única manera científica de explicar por qué 

se produce el “sueño” o “actividad onírica”. Tengamos presente que los sueños, esa actividad 

mental que se produce durante el estado de reposo, en la que el sujeto se representa vivencias y 

sensaciones que cree estar experimentando despierto, han sido durante siglos y siguen siendo 

hoy, objeto de las mas variadas hipótesis religiosas, medicas y filosóficas. Entre otras hipótesis se 

ha sostenido que los sueños implican mensajes proféticos, o que proceden de alguna causa 

física. Freud se aparta de estas hipótesis, y sostiene que el origen de los sueños es psicológico: 

los sueños se deben a la interacción entre la partes de la mente (inconsciente, preconsciente y 

consciente). O sea que los sueños tienen el mismo origen que los “actos fallidos”, y los síntomas 

neuróticos: son deseos inconscientes manipulados por el preconsciente. 

 

    Por lo tanto el Preconsciente, además de “reprimir” y “sublimar” mientras el sujeto está 

despierto, también tiene que encargarse de producir sueños mientras el sujeto duerme. ¿Para 

qué? ¿Cuál es el objetivo del sueño?: 

El objetivo del sueño es proteger el estado de reposo del sujeto, o sea, evitar que se despierte  

    Esta tarea de producción del sueño, es llamada “censura onírica”, y va a consistir en “vestir”, 

“disfrazar”, “deformar” deseos inconscientes que buscan emerger a la conciencia, amenazando 

con despertar al sujeto. De manera que esos deseos inconscientes (deseos sexuales reprimidos) 

encuentran en el soñar, una forma de aflorar sin pasar advertidos como tales; son disimulados por 

el sueño o “representación onírica”. Con esto el preconsciente no logra satisfacer al deseo por 

completo, ni mucho menos, pero si logra que haya una satisfacción momentánea que preserve el 

estado de reposo. Cuando el deseo es muy intenso requiere mas de un sueño en la noche con la 

misma finalidad, aunque los sueños parezcan distintos. De alguna manera al poner la psiquis en 

actividad, en el soñar mismo hay una interrupción del reposo, pero es similar a cuando, sin 

despertar, se espanta una mosca; también en ese caso hay una mínima interrupción del reposo, 

pero es para seguir durmiendo. 

Un ejemplo, brindado por Freud para probar esto, es cuando despertamos, o nos despiertan, 

porque tenemos obligaciones que queremos atender, y volvemos a dormirnos y soñamos que nos 

levantamos y comenzamos a hacer lo que debíamos hacer (ej.: lavarnos los dientes, desayunar, 

salir de la casa caminando). Otro ejemplo ofrecido, es el caso de una mujer que sueña que 

                                                 
10

 Ningún instinto ha tenido que soportar, desde la infancia, tantas represiones como el instinto sexual en todos sus numerosos 

componentes, y de ningún otro perduran tantos y tan intensos deseos inconscientes, que actúan luego durante el estado de reposo 

provocando sueños. Freud (1900) (reedición sin fecha) La interpretación de los sueños. Edición on line. Recuperado de 

https://www.psicoactiva.com/ebook/La_interpretacion_de_los_sue%C3%B1os.pdf p287 

https://www.psicoactiva.com/ebook/La_interpretacion_de_los_sue%C3%B1os.pdf


menstrua, porque se durmió algo perturbada por la posibilidad de estar embarazada. En ambos 

casos es evidente que el sueño o actividad onírica protege el reposo. 

 

    Por todo esto, Freud sostiene que el sueño es un "acto psíquico completo", no es algo 

accidental y sin sentido, tiene una función y un sentido específico, que se enmarca en el 

funcionamiento total de la psiquis. 

 

    Por tanto la adecuada interpretación de los sueños, se presenta como la gran clave para 

acceder a los secretos del inconsciente. Freud se propone hacerlo de forma científica, esperando 

que esto redunde en aplicaciones terapéuticas para el tratamiento de los síntomas neuróticos. 

Hasta el momento los métodos usados por Freud, con relativo éxito, para acceder al inconsciente 

habían sido: la hipnosis (por influencia de Charcot), y la “catarsis” o “cura por el habla” (que 

habían usado con Breuer). Pero en “La interpretación de los sueños” Freud ya se aferra a lo que 

llama “asociación libre” como método clínico para el estudio y tratamiento de los fenómenos 

psíquicos, incluidos los sueños. 

    Este método consiste en alentar o predisponer al paciente para que se exprese sobre su 

síntoma (el sueño es una forma de síntoma), lo más espontáneamente posible, es decir sin 

razonar lo relatado, trayendo a colación recuerdos, imágenes, sentimientos, y todo lo que le surja 

“asociar".(Es evidente que este método, tiene su principal antecedente en el método catártico de 

Breuer). En el caso del sueño consiste en que el paciente cuente con el mayor detalle posible lo 

que soñó, incluso lo que le parece de una importancia secundaria, lo que recuerda más 

nítidamente pero también aquello que apenas recuerda. (El olvido de grandes partes del sueño 

también es producto de la "resistencia" o “censura onírica” que ejerce el preconsciente para no 

dejar que se vea lo inconsciente.)  

 

    Freud sostiene que con la Asociación Libre, “afloran” elementos inconscientes. Las palabras 

que escoge el paciente en su relato, las comparaciones y metáforas que le sirven para trasmitir su 

sueño, lo que va colocando como secundario y no como primario en lo narrado, toman con este 

método, tanta importancia como las imágenes y sentimientos que intenta trasmitir. De esta 

manera una debilidad se transforma en fortaleza: la falta de objetividad que tiene el relato de un 

sueño o cualquier fenómeno psíquico, (con lo que siempre había chocado todo intento de hacer 

de la psicología una ciencia), es lo que muestra el camino para la solución científica de este 

asunto.  

 

    Freud dirá entonces que en todo sueño hay un “contenido manifiesto”, que viene a ser lo 

soñado, lo relatado por el paciente; pero también un “contenido latente”, es decir, un significado 



oculto tras lo soñado, oculto tras el disfraz que el preconsciente le puso. Este “contenido latente” 

(oculto, inconsciente), es el que, se devela con las “asociaciones libres” que el paciente hace en 

su relato.  

 

    Queda claro que la labor de interpretación de los sueños exige un ejercicio de "traducción": el 

contenido manifiesto se presenta como un "jeroglífico" que hay que "traducir" al lenguaje de las 

"ideas latentes", ayudándose con la "Asociación Libre".  

 

Argumentos de Freud ante una posible objeción a su tesis principal 

    Toda persona tiene sueños desagradables (“sueños de angustia”), esto parece una objeción a 

la tesis de que el sueño implica siempre el cumplimiento de deseos. Freud, en "La interpretación 

de los sueños" brinda una serie de explicaciones para defender esa tesis 

 

  - Dentro de los deseos inconscientes o latentes que el sueño busca satisfacer, siempre hay 

presente deseos infantiles. Por lo que, para un adulto, ya no son un deseo presente, porque 

obviamente a lo largo de los años el sujeto experimenta una gran "modificación afectiva". Pero en 

definitiva se sueña con algo que alguna vez se deseó. 

El mayor ejemplo de esto es el deseo infantil por el progenitor del sexo opuesto, o "complejo de 

Edipo", el cual suele provocar, aún en la adultez, el sueño con la muerte del progenitor del mismo 

sexo. 

Otro ejemplo ofrecido es el sueño, con la muerte de los hermanos, el cual  significaría el deseo 

inconsciente de ser único hijo.  

En ambos ejemplos quien sueña ya adulto estas cosas se angustia porque a nivel preconsciente 

y consciente, ya no las desea, pero como alguna vez fueron deseos no cumplidos, siguen en el 

inconsciente pugnando por su cumplimiento. 

  -Por tanto, surge otra característica de los sueños a tener en cuenta:  

la satisfacción de deseos inconscientes en un sueño, muchas veces es sentido como angustia a 

nivel Preconsciente. (aunque haya sido este último quien los dejo emerger de esa manera). Un 

ejemplo contado por Freud para ilustrar esto, es el de la mujer que sueña que muere su sobrino, 

porque inconscientemente deseaba volver ver al amigo de la familia del que estaba enamorada, y 

que solo veía en los velorios familiares.  

 

    De manera que en todos los "sueños de angustia", esa angustia es por el vencimiento de la 

"resistencia" (preconsciente). La "censura"  trata de deformar el deseo original en el sueño, pero 

en ocasiones no logra disimular la angustia. La angustia a nivel preconsciente, no es opuesta a la 

satisfacción de deseos egoístas inconscientes (es la continuación del egoísmo infantil, disfrazado 



por el sueño). Todo esto refuerza la premisa inicial: los sueños son siempre satisfacción de 

deseos infantiles, aunque no parezca. 

 

-También el "sueño de angustia" se explica por la tendencia  humana al masoquismo; o sea, el 

sueño será la realización del deseo masoquista de sufrir. Este masoquismo es producto de la 

transformación del sadismo original presente en la sexualidad.11  

 

El trabajo del sueño 

Freud plantea la existencia de cuatro mecanismos utilizados por el preconsciente para la 

elaboración o formación del sueño: "Condensación", "Desplazamiento", "Figurabilidad" y 

"Elaboración secundaria".  

A continuación nos detenemos mínimamente en ellos: 

 

  - CONDENSACION: En todo sueño se busca satisfacer no uno, sino varios deseos 

inconscientes y preconscientes que se "condensan" en una "representación intermedia" que sirve 

de vehículo para dos o más cadenas asociativas, logrando múltiples satisfacciones  

Un ejemplo de esto, brindado por el autor, es cuando él mismo (Freud) sueña que escribió un 

estudio de botánica y lo está mirando: al analizar el sueño se da cuenta que la mañana anterior le 

había llamado la atención en una vidriera un libro de botánica sobre la flor que mas le gusta a su 

mujer, lo cual constituye un reproche por no comprarle flores casi nunca. Pero a su vez también, 

esto le recuerda un estudio de botánica escrito por él, donde revela un descubrimiento sobre el 

uso de la hoja de coca en el tratamiento de una enfermedad, descubrimiento que luego hizo 

famoso a un colega suyo, cosa que él (Freud) vivió con algo de amargura. También recordó que 

el día antes del sueño conversó con ese colega, lo que evidentemente le había evocado el 

recuerdo de lo ocurrido, y lo hizo presente en el sueño.  

    O sea que la imagen del estudio de botánica “condensó” distintos significados: por un lado 

aliviar el auto reproche por no regalarle flores a su mujer, por otro dejar fluir la angustia por la 

fama que no alcanzó con su descubrimiento.  

    Es la “condensación” la que hace confluir en una sola representación onírica, deseos infantiles 

con vivencias del ultimo día. Lo cual complica la interpretación del "contenido manifiesto" del 

sueño pues no deja ver con facilidad el "contenido latente" que lo provoca. Y hace que un sueño 

                                                 
11

 Cuando Freud escribió esto aún no tenía en cuenta la tesis del "instinto de muerte", que planteo recién veinte años después.  

Pero esta tesis cambió su opinión acerca de la procedencia de estos sueños, pues ese instinto implica directamente una pulsión 

masoquista: la pulsión o instinto de muerte. Incluso, Freud descubrió este instinto por la repetición en ciertos pacientes de sueños 

en que se revivían situaciones traumáticas de su pasado, las cuales que no implicaban satisfacción ni preconsciente ni 

inconsciente. 

 



nunca pueda interpretarse exhaustivamente, pues siempre va a haber otras posibles 

interpretaciones. 

   

  - FIGURABILIDAD: en lo dicho queda claro que en el soñar hay "transferencia" de grandes 

cantidades de energía psíquica inconsciente (o latente), a una sola imagen, figura o 

representación, en el contenido manifiesto. Es decir que, a pesar de todo lo arbitrario que parezca 

el contenido manifiesto, para su interpretación, hay que partir de la base de que es una "síntesis" 

de las ideas latentes del sujeto. 

Esto es llamado "Figurabilidad" o "Representabilidad" y quiere decir que en todo sueño hay "dos 

lenguajes" distintos como si el inconsciente fuera un poeta que expresa en palabras, y el 

preconsciente un pintor que debe trasmitir figuradamente en unas pocas imágenes lo que hay 

escrito en palabras en el contenido latente. Dice Freud que el camino hacia la interpretación es 

"sustituir cada imagen por una sílaba o palabra susceptible de ser representada por ella" (Freud, 

1900)12, de esta manera la yuxtaposición de palabras o silabas (ya no imágenes), adquiere un 

sentido.  

 

  - DESPLAZAMIENTO: en todo sueño hay un recuerdo diurno inmediato, pero será generalmente 

el recuerdo de algo marginal, no de lo que más interés causó en el día. A esto Freud lo llama 

"desplazamiento". Es otro "mecanismo de defensa" del Preconsciente para no revelar lo 

inconsciente, o sea que es otra estrategia de "censura". En el sueño del estudio de botánica hay 

un buen ejemplo de esto, el vio el libro al pasar por una vidriera de una librería, un acto fortuito y 

sin demasiada trascendencia, pero que el preconsciente tomó para introducir, en forma 

“condensada” cosas que tenían más relevancia, ocultándolas. 

    Dice Freud "El desplazamiento y la condensación son los dos obreros a cuya actividad hemos 

de atribuir principalmente la conformación de los sueños" (Freud, 1900)13 

Ambas tareas son realizadas por el Preconsciente. 

Otra forma de "desplazamiento", además de la mencionada, y que cumple muy bien con el 

objetivo de ocultar o "censurar", es soñar con la imagen opuesta a la que se quiere evocar. Es 

decir, la presencia de uno de los dos opuestos de una relación en el sueño implica o puede 

implicar también la presencia del otro. Por ejemplo, al soñar que discute con su padre, puede 

significar que hay un desacuerdo con la madre. 

 

                                                 
12

 Freud (1900) (reedición sin fecha) La interpretación de los sueños. Edición on line. Recuperado de 

https://www.psicoactiva.com/ebook/La_interpretacion_de_los_sue%C3%B1os.pdf 
13

 Freud (1900) (reedición sin fecha) La interpretación de los sueños. Edición on line. Recuperado de 

https://www.psicoactiva.com/ebook/La_interpretacion_de_los_sue%C3%B1os.pdf 

https://www.psicoactiva.com/ebook/La_interpretacion_de_los_sue%C3%B1os.pdf
https://www.psicoactiva.com/ebook/La_interpretacion_de_los_sue%C3%B1os.pdf


  - ELABORACION SECUNDARIA: Esta no ocurre durante el dormir, sino una vez despierto el 

sujeto, cuando cuenta el sueño, y lo razona con la lógica consciente, alejándose de una 

interpretación acertada, y olvidando progresivamente lo soñado. Esto constituye otro mecanismo 

de defensa para generar “resistencia" a la manifestación de deseos inconscientes. O sea que la 

“censura onírica” sigue su tarea de deformación, incluso luego de despierto el sujeto. 

 

Otras características y reglas del soñar 

 - En las frases o palabras de un sueño se juega mucho con pequeñas deformaciones lingüísticas 

para evocar elementos disimuladamente. Los ejemplo de Freud al ser en otra lengua no resultan 

muy elocuentes, pero un ejemplo de esto es un sueño propio que cuenta Julio Cortázar en una 

entrevista: poco después de una separación, soñó con un oso de felpa que tenían con su ex 

pareja y ella se había llevado; en el sueño alguien le decía que el oso se llamaba "Lemio": "oso 

Lemio" significaba  "oh sole mío”... un canto a la pareja perdida. (Cortázar, 1983) 14 

  - Toda frase dicha en el sueño es recuerdo de una frase que el soñante pronunció u oyó 

pronunciar antes, en la vida despierta. 

  -  En los sueños aparecen personas mixtas, que son como una hibridación de dos o mas 

personas 

  - Las sensaciones físicas suelen ser ignoradas en los sueños, pero pueden ser utilizadas si 

conviene al preconsciente para mantener dormido al sujeto. Un ejemplo que brinda Freud es 

cuando él tenía forúnculos y soñó que andaba a caballo, al final la dolencia física lo despertó, 

pero el sueño logró extender el estado de reposo unos minutos, haciéndole creer que su dolor era 

la sensación típica de andar a caballo. 

  - El soñante puede aparecer simbolizado en varias personas o cosas en un mismo sueño, no 

tiene porque aparecer como él mismo. 

  - La imposibilidad de movimiento, como querer correr y no poder, implicaría un "conflicto de la 

voluntad", según muestra la experiencia. 

  - El sueño dentro del sueño: en este caso, lo soñado dentro del sueño, es algo desagradable de 

la vida real. Lo que satisface el deseo de que eso desagradable sea solo un sueño. Un ejemplo: 

el sujeto se pelea con su novia, y cuando se va a dormir, sueña que esta en la cama con ella y 

que se duerme su lado, y que durmiendo a su lado sueña que se pelea con ella. O sea, en el 

sueño, lo real (y angustioso) es sólo un sueño. 

 

Los significados fijos 

                                                 
14 Cortázar (1983) Entrevista realizada  por Osvaldo Soriano. Edición on line. Recuperado de 

https://www.nodal.am/2014/08/reportaje-de-osvaldo-soriano-a-julio-cortazar-revista-humor-septiembre-1983/ 

 

https://www.nodal.am/2014/08/reportaje-de-osvaldo-soriano-a-julio-cortazar-revista-humor-septiembre-1983/


    En las primeras páginas de "La interpretación de los sueños" Freud dice que ningún símbolo 

onírico tiene un significado universal, sino que una misma representación puede tener 

significados muy diferentes en sujetos distintos. Pero, paradójicamente, luego incluye un capítulo 

donde expone algunos significados fijos. Y lo justifica diciendo que en la práctica con sus 

pacientes notó que, por proceder de una cultura común, con una tradición folclórica que ha 

inculcado determinados significados durante siglos, hay ciertas representaciones que aparecen 

incesantemente con un mismo significado en diferentes sujetos. De todas maneras aclara que 

estos significados fijos se enmarcan en la psiquis de un sujeto especifico, o sea que para llegar a 

una comprensión profunda del sueño, el sujeto debe darse a conocer, debe abrirse para que el 

analista pueda vislumbrar su inconsciente, de lo contrario la interpretación de sus sueños será 

limitada, aunque incluya alguna representación con significado fijo. 

 

Aquí mencionamos solo algunos de los significados fijos que plantea Freud: 

  - El rey y la reina (Emperador - emperatriz): simbolizan a los padres 

  - Todo lo fálico o con cierta virilidad (ej. un paraguas abriéndose): simboliza genitales masculinos  

  - Corbatas, serpiente : pene 

  - Estuches, cajas, cajones, cuevas, barcos, recipientes en general: el útero 

  - Las habitaciones: mujeres 

  - Las mesas y las cosas de madera en general: también simbolizan a la mujer 

  - Escalones, escalas y escaleras: el acto sexual 

  - La calvicie, las extracciones: la castración 

  - Bosques: genitales 

  - Maquinas y aparatos: genitales masculinos  

  - Animales pequeños o insectos o microbios: embarazo  

  - Globo dirigible: el pene 

- Sombrero: genitales masculinos  

 

Los genitales también pueden ser simbolizados en el sueño por otras partes del cuerpo, por 

ejemplo: 

-La mano, el pie: significan el pene 

-Boca, oído, ojo, orificios: los genitales femeninos 

-Las distintas secreciones (moco, lagrimas, semen) suelen sustituirse unas a otras en los sueños.  

 


