CARTA A MENECEO
Epicuro

Epicuro a Meneceo, salud.

Que nadie, por joven, tarde en filosofar, ni, por viejo, de filosofar se canse. Pues para nadie es
demasiado pronto ni demasiado tarde en lo que atafie a la salud del alma. El que dice que aun no ha
llegado la hora de filosofar o que ya pas6 es semejante al que dice que la hora de la felicidad no viene o
gue ya no esté presente. De modo que han de filosofar tanto el joven como el viejo; uno, para que,
envejeciendo, se rejuvenezca en bienes por la gratitud de los acontecidos, el otro, para que, joven, sea al
mismo tiempo anciano por la ausencia de temor ante lo venidero. Es preciso, pues, meditaren las cosas
gue producen la felicidad, puesto que, presente ésta, lo tenemos todo, y, ausente, todo lo hacemos para
tenerla.

Lo que te he aconsejado continuamente, esas cosas, practicalas y meditalas, admitiendo que ellas
son los elementos del buen vivir. Primeramente, estimando al dios como un viviente incorruptible y
dichoso, como lo ha inscrito [en nosotros] la nocion comuan de dios, no le atribuyas nada diferente a su
incorruptibilidad o a la dicha; sino que todo lo que es poderoso a preservar la dicha unida a la
incorruptibilidad, opinalo a su propésito. Pues, ciertamente, los dioses existen: en efecto, el conocimiento
acerca de ellos es evidente. Pero no son como los estima <el> vulgo; porque éste no preserva tal cual lo
gue de ellos sabe. Y no es impio el que rechaza los dioses del vulgo, sino el que imputa a los dioses las
opiniones del vulgo. Pues las afirmaciones del vulgo sobre los dioses no son prenociones, sino
suposiciones falsas. De acuerdo a ellas, delos dioses vienen los mas grandes dafios y beneficios. Pues
habituados a sus propias virtudes en todo momento, acogen a sus semejantes, considerando como
extrafio todo lo que no es de su indole.

Acostumbrate a considerar que la muerte no es nada en relacion a nosotros. Porque todo bien y
todo mal esta en la sensacion; ahora bien, la muerte es privaciéon de sensacion. De aqui [se sigue] que el
recto conocimiento de que la muerte no es nada en relacion a nosotros hace gozosa la condicién mortal de
la vida, no afadiéndole un tiempo ilimitado, sino apartandole el anhelo de inmortalidad.

Pues no hay nada temible en el vivir para aquel que ha comprendido rectamente que no hay nada temible
en el no vivir. Necio es, entonces, el que dice temer la muerte, no porque sufrird cuando esté presente,
sino porque sufre de que tenga que venir. Pues aquello cuya presencia no nos atribula, al esperarlo nos
hace sufrir en vano. Asi, el mas terrorifico de los males, la muerte, no es nada en relacién a nosotros,
porque, cuando nosotros somos, la muerte no esta presente, y cuando la muerte esta presente, nosotros
no somos mas. Ella no esta, pues, en relacién ni con los vivos ni con los muertos, porque para unos no es,
y los otros ya no son. Pero el vulgo unas veces huye de la muerte como el mayor de los males, otras la
<prefiere> como el término de los <males> del vivir. <El sabio, en cambio,> no teme el no vivir: pues ni le
pesa el vivir ni estima que sea algun mal el no vivir. Y asi como no elige en absoluto el alimento mas
abundante, sino el mas agradable, asi también no es el tiempo mas largo, sino el mas placentero el que
disfruta. ElI que recomienda al joven vivir bien, y al viejo bien morir, es necio, no sélo por lo agradable de la
vida, sino también porque es el mismo el cuidado de vivir bien y de morir bien. Pero mucho peor es el que
dice que bueno es no haber nacido, o, habiendo nacido, franquear cuanto antes las puertas del Hades.
Pues si esta convencido de lo que dice, ¢como es que no abandona la vida? Porque eso esta a su
disposicion, si es que lo ha querido firmemente; pero si bromea, es frivolo en cosas que no lo admiten.

Ha de recordarse que el futuro <ni es completamente nuestro> ni completamente no nuestro, a fin
de que no lo esperemos con total certeza como si tuviera que ser, ni desesperemos de él como si no
tuviera que ser en absoluto.

Consideremos, ademas, que, de los deseos, unos son naturales, otros vanos, y de los naturales,
unos son necesarios, otros sélo naturales; de los necesarios, unos son necesarios para la felicidad, otros
para la ausencia de malestar del cuerpo, otros para el vivir mismo.

Pues una consideracion no descaminada de éstos sabe referir toda eleccion y rechazo a la salud del
cuerpo y a la imperturbabilidad <del alma>, puesto que esto es el fin de la vida venturosa. En efecto, es en
virtud de esto que hacemos todo, para no padecer dolor ni turbacién. Y una vez ha surgido esto en
nosotros, se apacigua toda tempestad del alma, no teniendo el viviente que ir mas alla como hacia algo
gue le hace falta, ni buscar otra cosa con la cual completar el bien del alma y del cuerpo. Porque nos ha
menester el placer cuando, por no estar presente, padecemos dolor; <pero cuando no padecemos dolor,>
Nno nos es preciso el placer. Y por esto que decimos que el placer es principio y fin del vivir venturoso.



Pues a éste lo hemos reconocido como el bien primero y congénito, y desde él iniciamos toda eleccién y
rechazo, y en él rematamos al juzgar todo bien con arreglo a la afeccion como criterio. Y como es el bien
primero y connatural, por eso no elegimos todo placer, sino que a veces omitimos muchos placeres,
cuando de éstos se desprende para nosotros una molestia mayor; y consideramos muchos dolores
preferibles a placeres, cuando se sigue para nosotros un placer mayor después de haber estado
sometidos largo tiempo a tales dolores. Todo placer, pues, por tener una naturaleza apropiada [a la
nuestra], es un bien; aunque no todo placer ha de ser elegido; asi también todo dolor es un mal, pero no
todo [dolor] ha de ser por naturaleza evitado siempre. Debido a ello, es por el calculo y la consideracion
tanto de los provechos como de las desventajas que conviene juzgar todo esto. Pues en algunas
circunstancias nos servimos de algo bueno como un mal, y, a la inversa, del mal como un bien.

Y estimamos la autosuficiencia como un gran bien, no para que en todo momento nos sirvamos de poco,
sino para que, si ho tenemos mucho, con poco nos sirvamos, enteramente persuadidos de que gozan mas
dulcemente de la abundancia los que menos requieren de ella, y que todo lo natural es facil de lograr, pero
gue lo vano es dificil de obtener. Los alimentos simples conllevan un placer igual al de un régimen lujoso,
una vez que se ha suprimido el dolor [que provoca] la carencia; y el pan y el agua proporcionan un placer
supremo cuando se los ingiere necesitandolos. Por lo tanto, el habito de regimenes simples y no lujosos es
adecuado para satisfacer la salud, hace al hombre diligente en las ocupaciones necesarias de la vida, nos
pone en mejor disposicion cuando a intervalos accedemos a los alimentos lujosos, y nos prepara libres de
temor ante la suerte.

Entonces, cuando decimos que el placer es el fin, no hablamos de los placeres de los disolutos ni a los
gue residen en el goce regalado, como creen algunos que ignoran o no estan de acuerdo o que interpretan
mal la doctrina, sino de no padecer dolor en el cuerpo ni turbacién en el alma. Pues ni las bebidas ni los
banquetes continuos, ni el goce de muchachos y mujeres, ni de los pescados y todas las otras cosas que
trae una mesa suntuosa, engendran la vida grata, sino el sobrio razonamiento que indaga las causas de
toda eleccion y rechazo, y expulsa las opiniones por las cuales se posesiona de las almas la agitacion mas
grande.

El principio de todo esto y el mayor bien es la prudencia. Por eso, mas preciada incluso que la filosofia
resulta ser la prudencia, de la cual nacen todas las demas virtudes, pues ella nos ensefia que no es
posible vivir placenteramente sin [vivir] juiciosa, honesta y justamente, <ni [vivir de manera] juiciosa,
honesta y justa> sin [vivir] placenteramente. En efecto, las virtudes son connaturales con el vivir
placentero y el vivir placentero es inseparable de ellas.

Pues ¢ a quién estimas superior: a aquel que sobre los dioses tiene opiniones piadosas, que, acerca de la
muerte, esta en todo momento sin temor, que ha tomado en consideracioén el fin de la naturaleza,
haciéndose cargo, por una parte, de que el limite de los bienes es facil de satisfacer y de lograr, y, por otra
parte, que el de los males, o es breve en tiempo o en sufrimiento? Que se <burla> de aquello que algunos
introducen como déspota de todo, <el destino, diciendo él que algunas cosas surgen de la necesidad> ,
otras del azar, y otras de nosotros mismaos, pues ve que la necesidad es irresponsable, que el azar es
inestable, mientras que lo que de nosotros depende no tiene otro amo, y que naturalmente le acomparia la
censura o su contrario (pues mejor seria hacer caso a [lo que dice] el mito sobre los dioses que hacerse
esclavos del destino de los fisicos: en efecto, con uno se esboza la esperanza de obtener el favor de los
dioses honrandolos, mientras que el otro trae una necesidad inexorable),que no toma el azar ni por un
dios, como estima el vulgo (pues nada obra un dios desordenadamente), ni por una causa endeble (pues
<no> cree que el bieny el mal se les den a los hombres a partir de aquél con vistas al vivir venturoso,
aunque dé lugar a los principios de grandes bienes y males), que considera preferible ser desafortunado
razonando bien que afortunado razonando mal, si bien lo mejor es que en las acciones lo bien juzgado
prospere con su ayuda.

Estas cosas, pues, y las que les son afines, meditalas noche y dia dentro de ti <y> con quien sea
semejante a ti, y nunca, ni en vigilia ni en suefio, padeceras turbacioén, sino que viviras como un dios entre
los hombres. Pues en nada se parece a un viviente mortal el hombre que vive entre bienes inmortales.

Autor: Epicuro
Traduccion Pablo Oyarzin



