
CARTA A MENECEO 
Epicuro 

 
Epicuro a Meneceo, salud. 
 

Que nadie, por joven, tarde en filosofar, ni, por viejo, de filosofar se canse. Pues para nadie es 
demasiado pronto ni demasiado tarde en lo que atañe a la salud del alma. El que dice que aún no ha 
llegado la hora de filosofar o que ya pasó es semejante al que dice que la hora de la felicidad no viene o 
que ya no está presente. De modo que han de filosofar tanto el joven como el viejo; uno, para que, 
envejeciendo, se rejuvenezca en bienes por la gratitud de los acontecidos, el otro, para que, joven, sea al 
mismo tiempo anciano por la ausencia de temor ante lo venidero. Es preciso, pues, meditaren las cosas 
que producen la felicidad, puesto que, presente ésta, lo tenemos todo, y, ausente, todo lo hacemos para 
tenerla. 
 

Lo que te he aconsejado continuamente, esas cosas, practícalas y medítalas, admitiendo que ellas 
son los elementos del buen vivir. Primeramente, estimando al dios como un viviente incorruptible y 
dichoso, como lo ha inscrito [en nosotros] la noción común de dios, no le atribuyas nada diferente a su 
incorruptibilidad o a la dicha; sino que todo lo que es poderoso a preservar la dicha unida a la 
incorruptibilidad, opínalo a su propósito. Pues, ciertamente, los dioses existen: en efecto, el conocimiento 
acerca de ellos es evidente. Pero no son como los estima <el>  vulgo; porque éste no preserva tal cual lo 
que de ellos sabe. Y no es impío el que rechaza los dioses del vulgo, sino el que imputa a los dioses las 
opiniones del vulgo. Pues las afirmaciones del vulgo sobre los dioses no son prenociones, sino 
suposiciones falsas. De acuerdo a ellas, delos dioses vienen los más grandes daños y beneficios. Pues 
habituados a sus propias virtudes en todo momento, acogen a sus semejantes, considerando como 
extraño todo lo que no es de su índole. 

 
Acostúmbrate a considerar que la muerte no es nada en relación a nosotros. Porque todo bien y 

todo mal está en la sensación; ahora bien, la muerte es privación de sensación. De aquí [se sigue] que el 
recto conocimiento de que la muerte no es nada en relación a nosotros hace gozosa la condición mortal de 
la vida, no añadiéndole un tiempo ilimitado, sino apartándole el anhelo de inmortalidad. 
Pues no hay nada temible en el vivir para aquel que ha comprendido rectamente que no hay nada temible 
en el no vivir. Necio es, entonces, el que dice temer la muerte, no porque sufrirá cuando esté presente, 
sino porque sufre de que tenga que venir. Pues aquello cuya presencia no nos atribula, al esperarlo nos 
hace sufrir en vano. Así, el más terrorífico de los males, la muerte, no es nada en relación a nosotros, 
porque, cuando nosotros somos, la muerte no está presente, y cuando la muerte está presente, nosotros 
no somos más. Ella no está, pues, en relación ni con los vivos ni con los muertos, porque para unos no es, 
y los otros ya no son. Pero el vulgo unas veces huye de la muerte como el mayor de los males, otras la 
<prefiere> como el término de los <males> del vivir. <El sabio, en cambio,> no teme el no vivir: pues ni le 
pesa el vivir ni estima que sea algún mal el no vivir. Y así como no elige en absoluto el alimento más 
abundante, sino el más agradable, así también no es el tiempo más largo, sino el más placentero el que 
disfruta. El que recomienda al joven vivir bien, y al viejo bien morir, es necio, no sólo por lo agradable de la 
vida, sino también porque es el mismo el cuidado de vivir bien y de morir bien. Pero mucho peor es el que 
dice que bueno es no haber nacido, o, habiendo nacido, franquear cuanto antes las puertas del Hades. 
Pues si está convencido de lo que dice, ¿cómo es que no abandona la vida? Porque eso está a su 
disposición, si es que lo ha querido firmemente; pero si bromea, es frívolo en cosas que no lo admiten. 
 

Ha de recordarse que el futuro <ni es completamente nuestro> ni completamente no nuestro, a fin 
de que no lo esperemos con total certeza como si tuviera que ser, ni desesperemos de él como si no 
tuviera que ser en absoluto. 
 

Consideremos, además, que, de los deseos, unos son naturales, otros vanos, y de los naturales, 
unos son necesarios, otros sólo naturales; de los necesarios, unos son necesarios para la felicidad, otros 
para la ausencia de malestar del cuerpo, otros para el vivir mismo. 
Pues una consideración no descaminada de éstos sabe referir toda elección y rechazo a la salud del 
cuerpo y a la imperturbabilidad <del alma>, puesto que esto es el fin de la vida venturosa. En efecto, es en 
virtud de esto que hacemos todo, para no padecer dolor ni turbación. Y una vez ha surgido esto en 
nosotros, se apacigua toda tempestad del alma, no teniendo el viviente que ir más allá como hacia algo 
que le hace falta, ni buscar otra cosa con la cual completar el bien del alma y del cuerpo. Porque nos ha 
menester el placer cuando, por no estar presente, padecemos dolor; <pero cuando no padecemos dolor,> 
no nos es preciso el placer. Y por esto que decimos que el placer es principio y fin del vivir  venturoso. 



Pues a éste lo hemos reconocido como el bien primero y congénito, y desde él iniciamos toda elección y 
rechazo, y en él rematamos al juzgar todo bien con arreglo a la afección como criterio. Y como es el bien 
primero y connatural, por eso no elegimos todo placer, sino que a veces omitimos muchos placeres, 
cuando de éstos se desprende para nosotros una molestia mayor; y consideramos muchos dolores 
preferibles a placeres, cuando se sigue para nosotros un placer mayor después de haber estado 
sometidos largo tiempo a tales dolores. Todo placer, pues, por tener una naturaleza apropiada [a la 
nuestra], es un bien; aunque no todo placer ha de ser elegido; así también todo dolor es un mal, pero no 
todo [dolor] ha de ser por naturaleza evitado siempre. Debido a ello, es por el cálculo y la consideración 
tanto de los provechos como de las desventajas que conviene juzgar todo esto. Pues en algunas 
circunstancias nos servimos de algo bueno como un mal, y, a la inversa, del mal como un bien. 
 
Y estimamos la autosuficiencia como un gran bien, no para que en todo momento nos sirvamos de poco, 
sino para que, si no tenemos mucho, con poco nos sirvamos, enteramente persuadidos de que gozan más 
dulcemente de la abundancia los que menos requieren de ella, y que todo lo natural es fácil de lograr, pero 
que lo vano es difícil de obtener. Los alimentos simples conllevan un placer igual al de un régimen lujoso, 
una vez que se ha suprimido el dolor [que provoca] la carencia; y el pan y el agua proporcionan un placer 
supremo cuando se los ingiere necesitándolos. Por lo tanto, el hábito de regímenes simples y no lujosos es 
adecuado para satisfacer la salud, hace al hombre diligente en las ocupaciones necesarias de la vida, nos 
pone en mejor disposición cuando a intervalos accedemos a los alimentos lujosos, y nos prepara libres de 
temor ante la suerte. 
Entonces, cuando decimos que el placer es el fin, no hablamos de los placeres de los disolutos ni a los 
que residen en el goce regalado, como creen algunos que ignoran o no están de acuerdo o que interpretan 
mal la doctrina, sino de no padecer dolor en el cuerpo ni turbación en el alma. Pues ni las bebidas ni los 
banquetes continuos, ni el goce de muchachos y mujeres, ni de los pescados y todas las otras cosas que 
trae una mesa suntuosa, engendran la vida grata, sino el sobrio razonamiento que indaga las causas de 
toda elección y rechazo, y expulsa las opiniones por las cuales se posesiona de las almas la agitación más 
grande. 
El principio de todo esto y el mayor bien es la prudencia. Por eso, más preciada incluso que la filosofía 
resulta ser la prudencia, de la cual nacen todas las demás virtudes, pues ella nos enseña que no es 
posible vivir placenteramente sin [vivir] juiciosa, honesta y justamente, <ni [vivir de manera] juiciosa, 
honesta y justa> sin [vivir] placenteramente. En efecto, las virtudes son connaturales con el vivir 
placentero y el vivir placentero es inseparable de ellas.  
 
Pues ¿a quién estimas superior: a aquel que sobre los dioses tiene opiniones piadosas, que, acerca de la 
muerte, está en todo momento sin temor, que ha tomado en consideración el fin de la naturaleza, 
haciéndose cargo, por una parte, de que el límite de los bienes es fácil de satisfacer y de lograr, y, por otra 
parte, que el de los males, o es breve en tiempo o en sufrimiento? Que se <burla> de aquello que algunos 
introducen como déspota de todo, <el destino, diciendo él que algunas cosas surgen de la necesidad> , 
otras del azar, y otras de nosotros mismos, pues ve que la necesidad es irresponsable, que el azar es 
inestable, mientras que lo que de nosotros depende no tiene otro amo, y que naturalmente le acompaña la 
censura o su contrario (pues mejor sería hacer caso a [lo que dice] el mito sobre los dioses que hacerse 
esclavos del destino de los físicos: en efecto, con uno se esboza la esperanza de obtener el favor de los 
dioses honrándolos, mientras que el otro trae una necesidad inexorable),que no toma el azar ni por un 
dios, como estima el vulgo (pues nada obra un dios desordenadamente), ni por una causa endeble (pues 
<no> cree que el bien y el mal se les den a los hombres a partir de aquél con vistas al vivir venturoso, 
aunque dé lugar a los principios de grandes bienes y males), que considera preferible ser desafortunado 
razonando bien que afortunado razonando mal, si bien lo mejor es que en las acciones lo bien juzgado 
prospere con su ayuda. 
Estas cosas, pues, y las que les son afines, medítalas noche y día dentro de ti <y> con quien sea 
semejante a ti, y nunca, ni en vigilia ni en sueño, padecerás turbación, sino que vivirás como un dios entre 
los hombres. Pues en nada se parece a un viviente mortal el hombre que vive entre bienes inmortales. 

 
Autor: Epicuro 

Traducción Pablo Oyarzún 


