LA GAYA CIENCIA

1. Los doctrinarios del fin de la existencia.

Por mas que reflexione acerca de los hombres, acerca de to
dos y de cada uno en

particular, no los veo nunca mas que ocupados en una tarea
, en hacer lo que beneficia

a la conservacion de la especie. Y ello no por un sentimiento
de amor a esta especie, sino sencillamente porque no
hay nada tan inveterado, poderoso, inexorable, e
irreductible que este instinto, porque este instinto es precisa
mente la esencia de la especie gregaria que somos...

Ese instinto que actia

de un modo regular, tanto en el hombre mas iluminado com
o0 en el més vulgar, ese

instinto de conservacion de la especie, surge en diferentes in
tervalos bajo la forma de

la razén y de la pasion del espiritu, encontrandose entonces
acompafiado de brillantes

motivos y tendiendo a hacer olvidar con todas sus fuerzas ¢
ue en realidad no es méas

que impulso, instinto, locura, falta de fundamento...

Y esta naturaleza tiene en adelante una necesidad mas:
precisamente la necesidad de la constante
reaparicion de tales

doctrinarios, de tales doctrinas de la "finalidad". El hombre
se ha ido convirtiendo poco

a poco en un animal extravagante que, mas que ningln otro
animal, piensa que

satisface una necesidad vital: es necesario que de vez en cua
ndo el hombre crea saber por qué existe...

14. Todo lo que llaman amor.

Codicia y amor, jqué sentimientos y cuantas diferencias nos
sugieren cada uno

de estos términos! Y, sin embargo, podria ocurrir que se trat
ara del mismo impulso,

pero designado de dos modos distintos; o bien de forma calu
mniosa desde el punto de

vista de los saciados, para quienes este impulso ha tenido ya
alguna satisfaccion y que

temen perder lo que "tienen"; o bien desde la perspectiva de
los insatisfechos, de los

avidos, que glorifican consiguientemente dicho impulso por
que lo consideran "bueno".

¢No es nuestro amor al prdjimo un impulso a adquirir una n
ueva propiedad? ¢No

sucede lo mismo con nuestro amor al conocimiento, a la ver
dady, por lo general, con

todo impulso hacia nuevas realidades? Cansados poco a po
co de lo antiguo, de lo que

poseemos con seguridad, extendemos las manos para recibir
lo nuevo; ni siquiera el

paisaje mas hermoso en el que acabamos de pasar tres mese
s estd completamente

seguro de nuestro amor, pues un horizonte mas lejano excita
nuestras ansias. Es que

generalmente despreciamos el bien poseido por el hecho mis
mo de la posesion.

Nuestra auto satisfaccion trata de ser tan intensa que conti
nuamente esta

convirtiendo cualquier cosa nueva en parte de nosotros mis
mos y en esto consiste la posesion-

. Estar harto de una posesion equivale a estar harto de uno
mismo (se puede

sufrir también por estar demasiado Ileno; es el deseo de rec

hazar, de compartir, que

puede encubrirse con el nombre honorable de "amor"). Cua
ndo vemos sufrir a alguien,

comprendemos gustosamente que se nos ofrece la oportunid
ad de apoderarnos de él; es

lo que hace, por ejemplo, él hombre caritativo y compasivo,
que también llama "amor"

al deseo de una nueva posesion, encontrando placer en ello
tanto como con la llamada

a una nueva conquista. Pero donde se revela més clarament
e que el amor constituye

un impulso que incita a apropiarnos de un bien es en el amo
r sexual; el amante quiere

poseer en exclusiva a la persona que desea, quiere ejercer u
n poder exclusivo tanto

sobre su alma como sobre su cuerpo, quiere ser amado por
esa persona con exclusion

de cualquier otra, permanecer en ese alma y dominarla com
0 si esto fuera para dicha

persona su mas supremo y deseable bien. Si consideramos ¢
ue todo esto representa

nada menos que privar al resto del mundo del regocijo de u
n bien y de una felicidad

preciosa, que el amante trata de reducir al empobrecimiento
y a la privacion a todos

los demas contendientes y que s6lo aspira a convertirse en e
I drag6n de su tesoro, en el

“"conquistador”, en el explotador més egoista y carente de es
crdpulos y que, a sus

propios ojos, el mundo entero resulta indiferente, descolorid
0y sin valor, estando

dispuesto a sacrificarlo todo, a alterar no importa qué orde
n, a pisotear cualquier otro

interés, nos asombraremos, entonces, de que esta avidez y es
ta injusticia salvaje del

amor sexual hayan podido ser ensalzadas y divinizadas hast
a ese punto en todas las

épocas; nos asombraremos de que de esta clase de amor se
haya llegado a extraer

incluso el concepto de amor como lo contrario al egoismo, ¢
uando de lo que se trata es

de la manifestacion méas desenfrenada de este Gltimo (...)

21. A los doctrinarios del desinterés.

Se califica como buenas las virtudes de un hombre teniendo
en cuenta no los

efectos que en él ejercen, sino los que creemos que ejercer
&n sin sorpresas en nosotros

y en la sociedad. Desde siempre se ha sido en esto muy poco
"desinteresado", muy poco

"altruista”. Es que de otro modo se hubiese debido ver que |
as virtudes (el cuidado, la

obediencia, la castidad, la piedad, la justicia) son la mayori
a de las veces perjudiciales

para quienes las detentan, en cuanto impulsos que rigen con
violencia y un ansia

excesivos, que no permiten de ninguna manera que la razén
los equilibre respecto a los

demés impulsos. Si tienes una virtud entera y verdadera (no
s6lo un veleidoso impulso

hacia una virtud), jentonces eres victima suya! jPrecisamen
te por eso alaba tu vecino

tu virtud! Se alaba al comedido aunque su precaucion perju
dique la facultad visual de

sus 0jos o la espontaneidad y frescura de su espiritu; se hon
ray se compadece al joven



que "se ha matado trabajando”, porque se lo juzga de la ma
nera siguiente: "Para la

grandeza de la sociedad en conjunto, la pérdida del mejor d
e los individuos no es mas

que un sacrificio sin importancia. Es lamentable que se nece
site este sacrificio. jPero

seria indudablemente peor que el individuo pensara de form
a diferente y concediese

mas importancia a su conservacion y a su evolucién que a s
u labor a favor de la

sociedad!" Por eso no se maldice la pérdida de este adolesc
ente por ser una persona en

si mismo, sino mas bien porque su muerte ha privado a la so
ciedad de un instrumento

entregado y despreocupado de si mismo -

es decir, de lo que se Ilama un "valiente".

Quizas se pregunte también si a favor de la sociedad no hab
ria sido més Gtil que se hubiese administrado mejor el
trabajo con la finalidad de conservar mas tiempo,
llegandose incluso a reconocer el beneficio que se hubiera p
odido extraer de ello. Pero se considera que la otra
ventaja es mas elevada y duradera debido a que

se ha

consumado un sacrificio y a que se ha confirmado una vez
mas de modo manifiesto el

sentimiento de victima del animal destinado al sacrificio. Po
r ende, lo que se elogia

cuando se alaban las virtudes es, por una parte, su caracter
funcional; y por otra, el

impulso ciego en medio de cada virtud que no se deja reduci
r al interés integral del

individuo. En resumen, lo que se esta alabando es la sinrazo
n misma de la virtud,

mediante la cual el individuo se pliega a cumplir una funcié
n dentro del todo. La

alabanza de las virtudes exalta algo que perjudica a la vida
privada, fomenta impulsos

que privan al hombre de su mas noble sentimiento de si mis
mo y de su fuerza suprema

para resguardarse. Bien es cierto que, con vistas a la educa
cién y a la asimilacion de

habitos virtuosos, se resalta una serie de efectos de la virtud
gue hacen que ésta parezca mutuamente solidaria del
interés privado (jy existe  efectivamente esa
solidaridad!). Por ejemplo, se presenta el furor ciego de la |
aboriosidad, la virtud

caracteristica de una naturaleza instrumental, como la via q
ue conduce a la riqueza y

al honor, como el veneno mas eficaz para matar el tedio y la
S pasiones, pero se silencia

su caracter excesivamente peligroso. En cualquier caso, la e
ducacion procede de la

siguiente manera: mediante un conjunto de estimulos y de v
entajas trata de inculcar

en el individuo una forma de pensar y de actuar que, una ve
z convertida en habito,

impulso y pasion, se hace duefia de él en detrimento de su ve
ntaja Ultima, o sea, en

favor del "maximo interés comun". Demasiadas veces he co
mprobado que el furor ciego de la laboriosidad, que sin
duda proporciona riquezas y honores, le impide a los
organos la delicadeza que permitiria gozar realmente de esa
s riquezas y honores,

hasta el punto de que ese remedio principal contra el tedio y
contra las pasiones embota los sentidos y hace al
espiritu reacio a nuevos atractivos (la época mas

laboriosa de todas la nuestra-

no sabe qué hacer con toda su laboriosidad, con todo su
dinero, a no ser mas laboriosidad y mas dinero
aln; jpues se requiere mastemperamento para
gastar que para adquirir! jMuy bien!, esperemos
entonces a

nuestros "nietos"). Si la educacion tiene éxito, todas las virt
udes de los individuos

representaran una utilidad colectiva y una desventaja perso
nal respecto al objetivo supremo de la vida privada,
asi como un cierto debilitamiento de los sentidos
espirituales o incluso un declive prematuro. Hay que valora
r desde este punto de vista cada una de estas virtudes,
la obediencia, la castidad, la piedad, la justicia.

La

alabanza del desinteresado, del que se sacrifica voluntariam
ente, del virtuoso es

decir, de quien no emplea toda su fuerza y toda su razén par
a la conservacion, el

desarrollo, la elevacion, las exigencias y el aumento de pod
er de su propia vida, sino

gue respecto a si mismo vive de una forma modesta y despre
ocupada, acaso de un modo indiferente o irénico incluso-
esa alabanza, digo, jno ha nacido en modo alguno

del espiritu de desinterés! Nuestro "préjimo" alaba nuestro
desinterés jporque esto lo beneficia. Si el "préjimo"
pensara de una forma "desinteresada”, rechazaria
este

desprecio de fuerza, este dafio sufrido en favor suyo, se opo
ndria al desarrollo de tales

inclinaciones, jy sobre todo expresaria su desinterés negand
ole a todo esto el caracter

de bondad! La honda contradiccién que afecta a esta moral
tan elogiada hoy en dia consiste precisamente en que los
motivos de dicha moral estan en contra de sus

principios. jAquello a lo que recurre esta moral para establ
ecer sus pruebas, lo rechaza

al mismo tiempo por su criterio de moralidad! La frase que
sentencia "debes negarte a

ti mismo y sacrificarte”, para no ir en contra de su propia m
oral, deberia ser decretada

s6lo por una naturaleza que de hecho renunciase a su propi
o0 beneficio y provocase, tal

vez, su propia auto destruccion por el sacrificio exigido a lo
s individuos. Pero tan

pronto como el préjimo (o la sociedad) recomiende el altrui
smo con fines utilitarios,

practicara precisamente la maxima opuesta: "Debes buscar
tu beneficio, incluso a

expensas de todos los demas", por lo que se estara predican
do sin interrupcion un "debes" y un "no debes".

40. Sobre la falta de una forma distinguida.

Los soldados y los jefes tienen siempre un
comportamiento reciproco muy

superior al que existe entre obreros y patronos. Hasta hoy, a
I menos, toda auténtica

civilizacién militar sigue estando muy por encima de la llam
ada civilizacién industrial;

esta Gltima, en su forma actual, es en lineas generales el mo
do de vida més vulgar que

se ha visto hasta el momento. Lo que aqui actta es sencilla
mente la ley de la miseria,

pues para vivir hay que venderse, pero se desprecia a quien
explota esa miseria y

compra al obrero. Es curioso que la sumisién a personas po



derosas que inspiran miedo

y hasta terror, la sumision a tiranos y a jefes militares no re
sulte tan penosa como la sumision a personas
desconocidas y tan poco interesantes como son los
hombres

eminentes de la industria; por lo general el obrero no ve en
la persona del empresario

sino un ser perruno, astuto, opresor, que especula con toda
miseria y cuyo nombre, fisonomia, moralidad y
reputacion le son indiferentes. Es probable que a
los industriales y a los grandes jefes de empresas les
falte en buena medida lo que

constituye y caracteriza a una raza superior y que hace inter
esantes a las personas; si

hubiesen tenido en su mirada y en sus gestos la distincién q
ue da la nobleza de

nacimiento, tal vez no habria aparecido el socialismo en las
masas. Pues éstas se

encuentran sumamente dispuestas a aceptar cualquier escla
vitud, siempre y cuando el

individuo que es superior a ellas se legitime continuamente
como mas elevado, como

nacido para mandar jmediante la distincion de su estilo! Ha
sta el hombre mas vulgar

capta que la distincion no se improvisa y que ésta es venera
ble en tanto producto de largos siglos, mientras que la
falta de distincion y la desacreditada groseria del
industrial de manos gruesas y coloradas le hacen pensar qu
e quien ha puesto a uno

por encima de otro no ha sido mas que el azar y la suerte. j
Tanto mejor!, se dice;

jtentemos nosotros también al azar y a la suerte! jEchemos
los dados! Y empieza el socialismo.

45. Epicuro.

Si, me siento orgulloso de captar el caracter de Epi curo de
modo diferente a

como lo haria cualquier otro y de gozar de la felicidad vesp
ertina de la antigliedad en

todo cuanto oigo o leo de él. Veo sus ojos contemplando un
extenso y plateado mar, por

encima de los acantilados de la orilla en los que se posa el s
ol, mientras pequefios y

grandes animales retozan a su luz, tan seguros y serenos co
mo esa luz y esa mirada.

S6lo quien sufre permanentemente ha podido inventar semej
ante felicidad, la felicidad

de una mirada ante la cual se ha apaciguado el mar de la ex
istencia y que nunca se cansa de contemplar esa
superficie, esa piel multicolor del océano delicada

y

estremecida. Nunca hubo antes una voluptuosidad tan mode
sta.

50. El argumento del aislamiento.

El reproche de la conciencia, aun el maés
escrupuloso, resulta débil en

comparacion con la idea de que "esto o0 aquello va en contra
de las buenas costumbres

de la sociedad a la que pertenecemos". Incluso al mas fuerte
lo asusta la mirada fria, el

gesto hosco de aquellos entre los cuales y para los cuales ha
sido educado. ¢Qué teme, a fin de cuentas? jEl
aislamiento! Argumento que destruye hasta los
mejores

argumentos en pro de una persona o de una causa. Asi se ex
presa a través de nosotros el instinto gregario.

52. Lo que otros saben de nosotros.

Lo que sabemos de nosotros y lo guardamos en la memoria
no es tan decisivo

como se cree para que vivamos felices. Llega un dia en que
se nos viene encima lo que

otros saben de nosotros (o pretenden saber), y sélo desde es
e momento reconocemos

que esto es realmente lo que nos afecta. Soportamos mas fac
ilmente la mala conciencia que la mala reputacién.

76. El mayor peligro.

La humanidad habria desaparecido hace tiempo de no existi
r siempre una gran

cantidad de hombres que considerara a la disciplina de su ¢
erebro (es decir, a su

racionalidad) un motivo de orgullo, una virtud y un debery
que, dotados del "buen

sentido comin", se hayan considerado humillados y ofendid
os ante cualquier delirio o

desliz del pensamiento. Es que por sobre la cabeza de esta h
umanidad ha acechado en

todo momento, como su mayor peligro, la locura dispuesta a
irrumpir, es decir, la

irrupcion de lo arbitrario en la sensacion, la vista, el oido, e
I goce de la anarquia

cerebral, el placer en el sin sentido, en la irracionalidad hu
mana. Ni la verdad ni la certeza constituyen la
contrapartida del mundo de la locura, pero ambos
son la

universalidad y la obligacion universal de una creencia; en
pocas palabras, el no ser

arbitrarios al juzgar. Y la mayor labor de los hombres hasta
ahora ha consistido en

lograr un acuerdo mutuo sobre un gran ndmero de cosasy e
n consensuar una ley de la

unanimidad, independientemente de que dichas cosas fueran
verdaderas o falsas. Asi

es la disciplina cerebral que ha conservado a la humanidad,
sin que deba desecharse el

que los impulsos contrarios tienen todavia una fuerza tal qu
e, en el fondo, apenas se

puede hablar con confianza del futuro

de la humanidad. La imagen de las cosas

continuamente se mueve y se desplaza, y es factible que a pa
rtir de ahora lo haga més

rapidamente que nunca; permanentemente los espiritus mas
selectos, en particular, se

alzan contra esta obligacion universal —jyendo a la cabeza
los exploradores de la verdad!-

. Sin cesar, esta creencia, como creencia de todos, inspira a
versién y nuevos

deseos insatisfechos a los espiritus mas cultos; y el ritmo len
to que la misma exige

para todos los procesos espirituales, esta imitacion de la tor
tuga que aqui se reconoce

como norma, permite a los poetas y a los artistas hacer el p
apel de transfugas. En

estos espiritus impacientes irrumpe una auténtica ansia de |
ocura, porque jqué ritmo

alegre que tiene! Se precisan, entonces, intelectuales virtuos
os —jah!, he de decirlo sin el menor equivoco—, se
precisa una virtuosa estupidez, se precisan

directores de



orquesta imperturbables, capaces de ajustarse al ritmo lento
del espiritu para que los

fieles de la creencia final continten reunidos y bailando su
danza; quién exige y quién

manda eso es una necesidad de primer orden. Nosotros som
os la excepcion y el peligro —

jitenemos la necesidad de estar continuamente defendiéndon
os!-. Pero puede decirse

algo en favor de la excepcidn, siempre y cuando no quiera ¢
onvertirse nunca en regla.

341. La carga més pesada.

¢Qué dirias si un dia o una noche se introdujera
furtivamente un demonio en tu

mas honda soledad y te dijera: "Esta vida, tal como la vives
ahora y como la has vivido,

deberés vivirla una e innumerables veces mas; y no habra
nada nuevo en ella, sino que

habran de volver a ti cada dolor y cada placer, cada
pensamiento y cada gemido, todo lo

que hay en la vida de inefablemente pequefio y de grande,
todo en el mismo orden e

idéntica sucesion, aun esa arafia, y ese claro de luna entre
los arboles, y ese instante y

yo mismo. Al eterno reloj de arena de la existencia se lo da
vuelta una y otra vez y a ti

con él, jgrano de polvo del polvo!"? ¢No te tirarias al suelo
rechinando los dientes y

maldiciendo al demonio que asi te hablara? ¢O vivirias un
formidable instante en el

que serias capaz de responder: "TU eres un dios; nunca
habia oido cosas mas divinas"?

Si te dominara este pensamiento, te transformaria,
convirtiéndote en otro diferente al

que eres, hasta quizas torturandote. jLa pregunta hecha en
relacion con todo y con

cada cosa: "¢quieres que se repita esto una e innumerables
veces mas?" pesaria sobre

tu obrar como la carga mas pesada! ¢De cuanta
benevolencia hacia ti y hacia la vida

habrias de dar muestra para no desear nada mas que
confirmar y sancionar esto de

una forma definitiva y eterna?



