KANT, 1.

EFUNDAMENTACION DE
[ A METAFISICA DE LAS COSTUMBRES

Ni en el mundo, ni, en general, tampoco fuera del mundo, es posible
pensar nada que pueda considerarse como bueno sin restriccién, a no
ser tan sélo una buena voluntad. El entendimiento, el gracejo, el
juicio, o como quleran llamarse los talentos del espiritu; el valor, la
decisién, la perseverancia en los propdsitos como cualidades del
temperamento, son sin duda, en muchos respectos, buenos y
deseables; pero también pueden llegar a ser extraordinariamente malos
y daninos si la voluntad que ha de hacer uso de estos dones de la
naturaleza, y cuya peculiar constitucién se llama por eso caracter, no
es buena. Lo mismo sucede con los dones de la fortuna. El poder, la
riqueza, la honra, la salud misma y la completa satisfaccién y el
contento del propio estado, bajo el nombre de felicidad, dan valor
v tras él, a veces arrogancia, sl no existe una buena voluntad que
rectifique y acomode a un fin universal el influjo de esa felicidad y con
él el principio todo de la acci6n. [...]

Algunas cualidades son incluso favorables a esa buena voluntad y
pueden facilitar muy mucho su obra; pero, sin embargo, no tienen un
valor interno absoluto, sino que siempre presuponen una buena
voluntad. [...]

La mesura en las afecciones y pasiones, el dominio de si mismo, la
reflexiéon sobria, no son buenas solamente en muchos respectos, sino
que hasta parecen constituir una parte del valor interior de la persona;
sin embargo, estén muy lejos de poder ser definidas como buenas sin
restriccién —aunque los antiguos las hayan apreciado asi. Pues sin los
principios de una buena voluntad pueden llegar a ser harto malas; y
la sangre fria de un malvado no sélo lo hace mucho mds peligroso sino
mucho mas despreciable a nuestros ojos de lo que sin eso pudiera ser

considerado.

La buena voluntad no es buena por lo que efectie o realice, no es
~ buena por su adecuacién para alcanzar algin fin que nos hayamos
oropuesto; es buena sélo por el querer, es decir, es buena en si
na, Considerada por si mlsma, es, sin comparacién, muchisimo
osa que todo lo que por, medio de ella pudiérarnos oeri:
vecho o gracia de alguna inclinacién y, si se quiere, de
as las inclinaciones. [...] !




Si a pesar de sus mayores esfuerzos, no pudiera llevar a cabo nada y
s6lo quedase la buena voluntad —no desde luego como un mero deseo,
sino como el acoplo de todos los medios que estdn en nuestro
poder— seria esa buena voluntad como una joya brillante por si
misma, como algo que en s mismo posee pleno valor. La utilidad o
la esterilidad no pueden ni afiadir ni quitar nada a ese valor. Serian,
por decirlo asi, como la montura, para poderla tener més a la mano
en el comercio vulgar o llamar la atencién de los poco versados; que
los peritos no necesitan de tales reclamos para determinar su valor.
Para desenvolver el concepto de una voluntad digna de ser estimad
por si misma, de una voluntad buena sin ningin propésito ulterior, tal
como ya se encuentra en el sano entendimiento natural sin que necesite
ser enserniado, sino, mdas bien explicado, para desenvolver ese concepto
que se halla siempre en la cisplde de toda la estimacién que hacemos
de nuestras acciones y que es la condicién de todo lo demds, vamos
a considerar el concepto del deber, que contiene el de una voluntad
buena, si bien bajo ciertas restricciones y obstaculos subjetivos. {...]

Prescindo aqui de todas aquellas acciones conocidas ya como contrarlas
al deber, aunque en este o aquel sentido puedan ser Gtiles; en efecto,
con ellas ni siquiera se plantea la cuestién de si pueden suceder por
deber, puesto que ocurren en contra de éste. También dejaré a un lado
las acciones que, siendo realmente conformes al deber, no son de
aquellas hacia las cuales el hombre siente inclinacién inmediatamente;
pero, sin embargo, las lleva a cabo porque otra inclinacién le empuja
a ello. En efecto; en estos casos puede distinguirse muy facilmente si
la accién conforme al deber ha sucedido por deber o por una intencién
egoista. Mucho mas dificil de notar es esa diferencia cuando la accién
es conforme al deber y el sujeto, ademés, tiene una inclinacién
inmediata hacia ella. Por ejemplo: es desde luego, conforme al deber
que el mercader no cobre mds caro a un comprador inexperto; y en
los sitios donde hay mucho comercio, el comerciante avisado ., y
prudente no lo hace, en efecto, sino que mantiene un precio fijo para
todos en general, de suerte que un nifio puede comprar en su casa tan
bien como otro cualquiera. Asi, pues, uno es servido honradamente.
Mas esto no es ni mucho menos suficiente para creer que el mercader
haya obrado por deber, por principios de honradez: su provecho lo
exigia; mas no es posible admitir ademds que el comerciante tenga una
inclinacién inmediata hacia los compradores, de suerte que por amor
a ellos, por decirlo asi, no haga diferencias a ninguno en el precio. Asi,
pues, la accién no ha sucedido ni por deber ni por inclinacién inmediata
sino simplemente por una intencibn egoista.
En cambio, conservar cada cual su vida es un deber, y ademds todos
tenemos una inmediata inclinacién a hacerlo asi. Mas, por eso mismo,
el cuidado angustioso que la mayor parte de los hombres pone en ello -
no tiene un valor interior, y la méxima que rige ese cuidado carece de

125



un contenido moral. Conservan su vida conformemente al deber
si; pero no por deber. En camblo, cuando las adversidades y una peng
<in consuelo han arrebatado a un hombre todo el gusto por la vidq
sl este Infeliz, con é@nimo entero y sintlendo més indignacién que
apocamiento o desaliento, y aun deseando la muerte conserva su vida,
sin amarla, sélo por deber y no por Inclinacién o miedo, entonces sy
méxima si tiene un contenido moral. [...]

Una accién realizada por deber tiene, empero, que excluir por completo
el influjo de la inclinacién, y con ésta todo objeto de la voluntad; no
queda pues, otra cosa que pueda determinar la voluntad, si no es,
objetivamente, la ley y, subjetivamente, el respeto puro a esa ley.

(KANT, 1., Fundamentacién de la metafisica de las costumbres, Madrid,
Espasa-Calpe, Coleccién Austral, 1963, Cap. |, pp. 27-43.)

126


http://www.tcpdf.org

