
Prólogo de Zaratustra 

11 

Cuando Zaratustra tenía treinta años2 

abandonó su patria y el lago de su patria 

y marchó a las montañas. Allí gozó de 

su espíritu y de su soledad y durante 

diez años no se cansó de hacerlo. Pero 

al fin su corazón se transformó, - y una 

mañana, levantándose con la 

aurora, se colocó delante del sol y le 

habló así: 

«¡Tú gran astro! ¡Qué sería de tu 

felicidad si no tuvieras a aquellos a 

quienes iluminas! 

3. 

Durante diez años has venido subiendo 

hasta mi caverna: sin mí, mi águila y mi 

serpiente4 

te habrías hartado de tu luz y de este 

camino. 

Pero nosotros te aguardábamos cada 

mañana, te liberábamos de tu 

sobreabundancia y te 

bendecíamos por ello. ¡Mira! Estoy 

hastiado de mi sabiduría como la abeja 

que ha recogido 

demasiada miel, tengo necesidad de 

manos que se extiendan. 

Me gustaría regalar y repartir hasta que 

los sabios entre los hombres hayan 

vuelto a regocijarse 

con su locura, y los pobres, con su 

riqueza. 

Para ello tengo que bajar a la 

profundidad: como haces tú al 

atardecer, cuando traspones 

el mar llevando luz incluso al 

submundo, ¡astro inmensamente rico! 

Yo, lo mismo que tú, tengo que 

hundirme en mi ocaso5, como dicen los 

hombres a 

quienes quiero bajar. ¡Bendíceme, pues, 

ojo tranquilo, capaz de mirar sin envidia 

incluso 

una felicidad demasiado grande! 

¡Bendice la copa que quiere desbordarse 

para que de ella fluya el agua de oro 

llevando 

a todas partes el resplandor de tus 

delicias! 

¡Mira! Esta copa quiere vaciarse de 

nuevo, y Zaratustra quiere volver a 

hacerse hombre. 

» 

- Así comenzó el ocaso de Zaratustra(...) 

___________ 
1 Así habló Zaratustra reproduce literalmente el 

aforismo 342 de La gaya ciencia; sólo «el lago 

Urmi», 

que allí aparece, es aquí sustituido por «el lago 

de su patria». El mencionado aforismo lleva el 

título Incipit 

tragedia (Comienza la tragedia) y es el último 

del libro cuarto de La gaya ciencia, titulado 

Sanctus Januarius 

(San Enero). 

2 Es la edad en que Jesús comienza su 

predicación. Véase el Evangelio de Lucas, 3, 

23: «Éste era Jesús, 

que al empezar tenía treinta años». En el 

buscado antagonismo entre Zaratustra y Jesús es 

ésta la primera de 

las confrontaciones. Como podrá verse por toda 

la obra, Zaratustra es en parte una antifigura de 

Jesús. Y 

así, la edad en que Jesús comienza a predicar es 

aquella en que Zaratustra se retira a las 

montañas con el fin 

de prepararse para su tarea. Inmediatamente 

después aparecerá una segunda contraposición 

entre ambos: 

Jesús pasó sólo cuarenta días en el desierto; 

Zaratustra pasará diez años en las montañas. 

3 Zaratustra volverá a pronunciar esta misma 

invocación al sol al final de la obra. Véase, en la 

cuarta parte, 

El signo. 

4 Los dos animales heráldicos de Zaratustra 

representan, respectivamente, su voluntad y su 

inteligencia. 

Le harán compañía en numerosas ocasiones y 

actuarán incluso como interlocutores suyos, 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



(…) 

Los discursos de Zaratustra 

De las tres transformaciones 

Tres transformaciones del espíritu os 

menciono: cómo el espíritu se convierte 

en camello, 

y el camello en león, y el león, por fin, 

en niño. 

Hay muchas cosas pesadas para el 

espíritu, para el espíritu fuerte, de carga, 

en el que 

habita la veneración: su fortaleza 

demanda cosas pesadas, e incluso las 

más pesadas de 

todas. 

¿Qué es pesado?, así pregunta el 

espíritu de carga, y se arrodilla, igual 

que el camello, y 

quiere que lo carguen bien. ¿Qué es lo 

más pesado, héroes?, así pregunta el 

espíritu de 

carga, para que yo cargue con ello y mi 

fortaleza se regocije. ¿Acaso no es: 

humillarse 

para hacer daño a la propia soberbia? 

¿Hacer brillar la propia tontería para 

burlarse de la 

propia sabiduría? 

¿O acaso es: apartarnos de nuestra causa 

cuando ella celebra su victoria? ¿Subir a 

altas 

montañas para tentar al tentador?37. 

¿O acaso es: alimentarse de las bellotas 

y de la hierba del conocimiento y sufrir 

hambre 

en el alma por amor a la verdad? ¿O 

acaso es: estar enfermo y enviar a paseo 

a los consoladores, 

y hacer amistad con sordos, que nunca 

oyen lo que tú quieres? 

¿O acaso es: sumergirse en agua sucia 

cuando ella es el agua de la verdad, y no 

apartar 

de sí las frías ranas y los calientes 

sapos? 

¿O acaso es: amar a quienes nos 

desprecian38 y tender la mano al 

fantasma cuando 

quiere causarnos miedo? 

Con todas estas cosas, las más pesadas 

de todas, carga el espíritu de carga: 

semejante al 

camello que corre al desierto con su 

carga, así corre él a su desierto. 

Pero en lo más solitario del desierto 

tiene lugar la segunda transformación: 

en león se 

transforma aquí el espíritu, quiere 

conquistar su libertad como se 

conquista una presa y 

ser señor en su propio desierto. 

Aquí busca a su último señor: quiere 

convertirse en enemigo de él y de su 

último dios, 

con el gran dragón quiere pelear para 

conseguir la victoria. 

¿Quién es el gran dragón, al que el 

espíritu no quiere seguir llamando señor 

ni dios? 

«Tú debes» se llama el gran dragón. 

Pero el espíritu del león dice «yo 

quiero». 

«Tú debes» le cierra el paso, brilla 

como el oro, es un animal escamoso, y 

en cada una 

de sus escamas brilla áureamente «¡Tú 

debes!». 

Valores milenarios brillan en esas 

escamas, y el más poderoso de todos los 

dragones 

habla así: «todos los valores de las 

cosas - brillan en mí». 

«Todos los valores han sido ya creados, 

y yo soy - todos los valores creados. ¡En 

verdad, 

no debe seguir habiendo ningún “Yo 

quiero!”» Así habla el dragón. 

Hermanos míos, ¿para qué se precisa 

que haya el león en el espíritu? ¿Por qué 

no basta 

la bestia de carga, que renuncia a todo y 

es respetuosa? 

Crear valores nuevos - tampoco el león 

es aún capaz de hacerlo: mas crearse 

libertad 

para un nuevo crear - eso sí es capaz de 

hacerlo el poder del león. 



Crearse libertad y un no santo incluso 

frente al deber: para ello, hermanos 

míos, es preciso 

el león. 

Tomarse el derecho de nuevos valores - 

ése es el tomar más horrible para un 

espíritu de 

carga y respetuoso. En verdad, eso es 

para él robar, y cosa propia de un 

animal de rapiña. 

En otro tiempo el espíritu amó el «Tú 

debes» como su cosa más santa: ahora 

tiene que 

encontrar ilusión y capricho incluso en 

lo más santo, de modo que robe el 

quedar libre de 

su amor: para ese robo se precisa el 

león. 

Pero decidme, hermanos míos, ¿qué es 

capaz de hacer el niño que ni siquiera el 

león ha 

podido hacer? ¿Por qué el león rapaz 

tiene que convertirse todavía en niño? 

Inocencia es el niño, y olvido, un nuevo 

comienzo, un juego, una rueda que se 

mueve 

por sí misma, un primer movimiento, un 

santo decir sí. 

Sí, hermanos míos, para el juego del 

crear se precisa un santo decir sí: el 

espíritu quiere 

ahora su voluntad, el retirado del mundo 

conquista ahora su mundo. 

Tres transformaciones del espíritu os he 

mencionado: cómo el espíritu se 

convirtió en 

camello, y el camello en león, y el león, 

por fin, en niño. - - 

Así habló Zaratustra. 

 

(…) 

De los despreciadores del cuerpo 

A los despreciadores del cuerpo quiero 

decirles mi palabra. No deben aprender 

ni enseñar 

otras doctrinas, sino tan sólo decir adiós 

a su propio cuerpo - y así enmudecer. 

«Cuerpo soy yo y alma» - así habla el 

niño. ¿Y por qué no hablar como los 

niños? 

Pero el despierto, el sapiente, dice: 

cuerpo soy yo íntegramente, y ninguna 

otra cosa; y 

alma es sólo una palabra para designar 

algo en el cuerpo. 

El cuerpo es una gran razón, una 

pluralidad dotada de un único sentido, 

una guerra y 

una paz, un rebaño y un pastor(…) 

Detrás de tus pensamientos y 

sentimientos, hermano mío, se 

encuentra un soberano poderoso, 

un sabio desconocido - llámase sí-

mismo. En tu cuerpo habita, es tu 

cuerpo. 

Hay más razón en tu cuerpo que en tu 

mejor sabiduría. ¿Y quién sabe para qué 

necesita 

tu cuerpo precisamente tu mejor 

sabiduría?(…) 

(…) 

reunida en el mercado13 una gran 

muchedumbre: pues estaba prometida la 

exhibición de 

un volatinero. Y Zaratustra habló así al 

pueblo: 

Yo os enseño el superhombre14. El 

hombre es algo que debe ser superado. 

¿Qué habéis 

hecho para superarlo? 

Todos los seres han creado hasta ahora 

algo por encima de sí mismos: ¿y 

queréis ser 

vosotros el reflujo de ese gran flujo y 

retroceder al animal más bien que 

superar al hombre? 

¿Qué es el mono para el hombre? Una 

irrisión o una vergüenza dolorosa. Y 

justo eso es 

lo que el hombre debe ser para el 

superhombre: una irrisión o una 

vergüenza dolorosa15. 

Habéis recorrido el camino que lleva 

desde el gusano hasta el hombre, y 

muchas cosas 

en vosotros continúan siendo gusano. 

En otro tiempo fuisteis monos, y 

también ahora es 

el hombre más mono que cualquier 

mono. 



Y el más sabio de vosotros es tan sólo 

un ser escindido, híbrido de planta y 

fantasma. 

Pero ¿os mando yo que os convirtáis en 

fantasmas o en plantas? 

¡Mirad, yo os enseño el superhombre! 

El superhombre es el sentido de la 

tierra. Diga vuestra voluntad: ¡sea el 

superhombre el 

sentido de la tierra! 

¡Yo os conjuro, hermanos míos, 

permaneced fieles a la tierra y no creáis 

a quienes os 

hablan de esperanzas sobreterrenales! 

Son envenenadores, lo sepan o no. 

Son despreciadores de la vida, son 

moribundos y están, ellos también, 

envenenados, la 

tierra está cansada de ellos: ¡ojalá 

desaparezcan! 

En otro tiempo el delito contra Dios era 

el máximo delito, pero Dios ha muerto y 

con Él 

han muerto también esos delincuentes. 

¡Ahora lo más horrible es delinquir 

contra la tierra 

y apreciar las entrañas de lo inescrutable 

más que el sentido de la tierra! 

En otro tiempo el alma miraba al cuerpo 

con desprecio: y ese desprecio era 

entonces lo 

más alto: - el alma quería el cuerpo 

flaco, feo, famélico. Así pensaba 

escabullirse del 

cuerpo y de la tierra. 

Oh, también esa alma era flaca, fea y 

famélica: ¡y la crueldad era la 

voluptuosidad de 

esa alma! 

Mas vosotros también, hermanos míos, 

decidme: ¿qué anuncia vuestro cuerpo 

de vuestra 

alma? ¿No es vuestra alma acaso 

pobreza y suciedad y un lamentable 

bienestar? 

(…) 

El hombre es una cuerda tendida entre 

el animal y el superhombre, - una 

cuerda sobre 

un abismo. 

Un peligroso pasar al otro lado, un 

peligroso caminar, un peligroso mirar 

atrás, un peligroso 

estremecerse y pararse. La grandeza del 

hombre está en ser un puente y no una 

meta: lo que en el hombre se puede 

amar es que es un tránsito y un ocaso 

(…) 

 

En todos los lugares donde encontré 

seres vivos encontré voluntad de poder; 

e incluso 

en la voluntad del que sirve encontré 

voluntad de ser señor. 

A servir al más fuerte, a eso persuádele 

al más débil su voluntad, la cual quiere 

ser dueña 

de lo que es más débil todavía: a ese 

solo placer no le gusta renunciar. 

 

 

 

 


