Prologo de Zaratustra

11

Cuando Zaratustra tenia treinta afios2
abandono su patria y el lago de su patria
y marcho a las montafas. Alli gozo de
su espiritu y de su soledad y durante
diez afios no se cansé de hacerlo. Pero
al fin su corazoén se transformo, - y una
mafiana, levantandose con la

aurora, se colocé delante del sol y le
habl6 asi:

«jTu gran astro! jQué seria de tu
felicidad si no tuvieras a aquellos a
quienes iluminas!

3.
Durante diez afios has venido subiendo
hasta mi caverna: sin mi, mi aguila'y mi
serpientes

te habrias hartado de tu luz y de este
camino.

Pero nosotros te aguardabamos cada
mafiana, te liberabamos de tu
sobreabundancia y te

bendeciamos por ello. jMira! Estoy
hastiado de mi sabiduria como la abeja
que ha recogido

demasiada miel, tengo necesidad de
manos que se extiendan.

Me gustaria regalar y repartir hasta que
los sabios entre los hombres hayan
vuelto a regocijarse

con su locura, y los pobres, con su
riqueza.

Para ello tengo que bajar a la
profundidad: como haces tu al
atardecer, cuando traspones

el mar llevando luz incluso al
submundo, jastro inmensamente rico!
Yo, lo mismo que td, tengo que
hundirme en mi ocasos, como dicen los
hombres a

quienes quiero bajar. jBendiceme, pues,
ojo tranquilo, capaz de mirar sin envidia
incluso

una felicidad demasiado grande!
iBendice la copa que quiere desbordarse
para que de ella fluya el agua de oro
llevando

a todas partes el resplandor de tus
delicias!

iMira! Esta copa quiere vaciarse de
nuevo, y Zaratustra quiere volver a
hacerse hombre.

»

- Asi comenzo el ocaso de Zaratustra(...)

1Asi hablé Zaratustra reproduce literalmente el
aforismo 342 de La gaya ciencia; solo «el lago
Urmi»,

que alli aparece, es aqui sustituido por «el lago
de su patria». EI mencionado aforismo lleva el
titulo Incipit

tragedia (Comienza la tragedia) y es el Gltimo
del libro cuarto de La gaya ciencia, titulado
Sanctus Januarius

(San Enero).

2Es la edad en que Jesis comienza su
predicacion. Véase el Evangelio de Lucas, 3,
23: «Este era Jesus,

que al empezar tenia treinta afios». En el
buscado antagonismo entre Zaratustra y Jesds es
ésta la primera de

las confrontaciones. Como podra verse por toda
la obra, Zaratustra es en parte una antifigura de
Jests. Y

asi, la edad en que JesUs comienza a predicar es
aquella en que Zaratustra se retira a las
montafias con el fin

de prepararse para su tarea. Inmediatamente
después aparecera una segunda contraposicién
entre ambos:

JesUs paso sélo cuarenta dias en el desierto;
Zaratustra pasara diez afios en las montafias.

3 Zaratustra volvera a pronunciar esta misma
invocacion al sol al final de la obra. Véase, en la
cuarta parte,

El signo.

4 Los dos animales heréldicos de Zaratustra
representan, respectivamente, su voluntad y su
inteligencia.

Le haran compafiia en numerosas ocasiones y
actuaran incluso como interlocutores suyos,



(...)

Los discursos de Zaratustra

De las tres transformaciones

Tres transformaciones del espiritu os
menciono: como el espiritu se convierte
en camello,

y el camello en ledn, y el ledn, por fin,
en nifio.

Hay muchas cosas pesadas para el
espiritu, para el espiritu fuerte, de carga,
en el que

habita la veneracion: su fortaleza
demanda cosas pesadas, e incluso las
mas pesadas de

todas.

¢Qué es pesado?, asi pregunta el
espiritu de carga, y se arrodilla, igual
que el camello, y

quiere que lo carguen bien. ;{Qué es lo
mas pesado, héroes?, asi pregunta el
espiritu de

carga, para que yo cargue con ello y mi
fortaleza se regocije. ¢Acaso no es:
humillarse

para hacer dafio a la propia soberbia?
¢Hacer brillar la propia tonteria para
burlarse de la

propia sabiduria?

¢O acaso es: apartarnos de nuestra causa
cuando ella celebra su victoria? ;Subir a
altas

montafias para tentar al tentador?s7.

¢O acaso es: alimentarse de las bellotas
y de la hierba del conocimiento y sufrir
hambre

en el alma por amor a la verdad? ;O
acaso es: estar enfermo y enviar a paseo
a los consoladores,

y hacer amistad con sordos, que nunca
oyen lo que tu quieres?

¢O acaso es: sumergirse en agua sucia
cuando ella es el agua de la verdad, y no
apartar

de si las frias ranas y los calientes
sapos?

¢O acaso es: amar a quienes nos
desprecianssy tender la mano al
fantasma cuando

quiere causarnos miedo?

Con todas estas cosas, las mas pesadas
de todas, carga el espiritu de carga:
semejante al

camello gque corre al desierto con su
carga, asi corre él a su desierto.

Pero en lo més solitario del desierto
tiene lugar la segunda transformacion:
en ledn se

transforma aqui el espiritu, quiere
conquistar su libertad como se
conquista una presa y

ser sefior en su propio desierto.

Aqui busca a su ultimo sefior: quiere
convertirse en enemigo de él y de su
ultimo dios,

con el gran dragdn quiere pelear para
conseguir la victoria.

¢Quién es el gran dragdn, al que el
espiritu no quiere seguir llamando sefior
ni dios?

«TU debes» se llama el gran dragén.
Pero el espiritu del le6n dice «yo
quiero».

«T0 debes» le cierra el paso, brilla
como el oro, es un animal escamoso, y
en cada una

de sus escamas brilla aureamente «jTu
debes!».

Valores milenarios brillan en esas
escamas, Yy el mas poderoso de todos los
dragones

habla asi: «todos los valores de las
cosas - brillan en mi».

«Todos los valores han sido ya creados,
Yy YO soy - todos los valores creados. jEn
verdad,

no debe seguir habiendo ningun “Yo
quiero!”» Asi habla el dragon.
Hermanos mios, ¢para qué se precisa
que haya el le6n en el espiritu? ;Por qué
no basta

la bestia de carga, que renuncia a todo y
es respetuosa?

Crear valores nuevos - tampoco el ledn
es aun capaz de hacerlo: mas crearse
libertad

para un nuevo crear - eso Si es capaz de
hacerlo el poder del ledn.



Crearse libertad y un no santo incluso
frente al deber: para ello, hermanos
mios, es preciso

el leon.

Tomarse el derecho de nuevos valores -
ése es el tomar mas horrible para un
espiritu de

carga y respetuoso. En verdad, eso es
para él robar, y cosa propia de un
animal de rapifa.

En otro tiempo el espiritu amd el «TU
debes» como su cosa mas santa: ahora
tiene que

encontrar ilusion y capricho incluso en
lo més santo, de modo que robe el
quedar libre de

su amor: para ese robo se precisa el
ledn.

Pero decidme, hermanos mios, ¢qué es
capaz de hacer el nifio que ni siquiera el
le6n ha

podido hacer? ¢Por qué el ledn rapaz
tiene que convertirse todavia en nifio?
Inocencia es el nifio, y olvido, un nuevo
comienzo, un juego, una rueda que se
mueve

por si misma, un primer movimiento, un
santo decir si.

Si, hermanos mios, para el juego del
crear se precisa un santo decir si: el
espiritu quiere

ahora su voluntad, el retirado del mundo
conquista ahora su mundo.

Tres transformaciones del espiritu os he
mencionado: como el espiritu se
convirtio en

camello, y el camello en ledn, y el ledn,
por fin, en nifo. - -

Asi hablo Zaratustra.

(...)

De los despreciadores del cuerpo

A los despreciadores del cuerpo quiero
decirles mi palabra. No deben aprender
ni ensefiar

otras doctrinas, sino tan sélo decir adios
a su propio cuerpo - y asi enmudecer.
«Cuerpo soy yo y alma» - asi habla el
nifio. ;Y por qué no hablar como los
nifnos?

Pero el despierto, el sapiente, dice:
CUerpo soy yo integramente, y ninguna
otra cosa; y

alma es so6lo una palabra para designar
algo en el cuerpo.

El cuerpo es una gran razon, una
pluralidad dotada de un Gnico sentido,
una guerra'y

una paz, un rebafio y un pastorc...
Detras de tus pensamientos y
sentimientos, hermano mio, se
encuentra un soberano poderoso,

un sabio desconocido - [ldmase si-
mismo. En tu cuerpo habita, es tu
cuerpo.

Hay mas razdn en tu cuerpo que en tu
mejor sabiduria. ;Y quién sabe para qué
necesita

tu cuerpo precisamente tu mejor
sabiduria?(...)

(...)

reunida en el mercadois una gran
muchedumbre: pues estaba prometida la
exhibicion de

un volatinero. Y Zaratustra hablé asi al
pueblo:

Yo os ensefio el superhombrezs. El
hombre es algo que debe ser superado.
¢ Qué habéis

hecho para superarlo?

Todos los seres han creado hasta ahora
algo por encima de si mismos: ¢y
quereis ser

vosotros el reflujo de ese gran flujo y
retroceder al animal mas bien que
superar al hombre?

¢Qué es el mono para el hombre? Una
irrision o una verguienza dolorosa. Y
justo eso es

lo que el hombre debe ser para el
superhombre: una irrisién o una
verguenza dolorosais.

Habéis recorrido el camino que lleva
desde el gusano hasta el hombre, y
muchas cosas

en vosotros contindan siendo gusano.
En otro tiempo fuisteis monos, y
también ahora es

el hombre mas mono que cualquier
mono.



Y el mas sabio de vosotros es tan sélo
un ser escindido, hibrido de planta y
fantasma.

Pero ¢0s mando yo que 0s convirtais en
fantasmas o en plantas?

iMirad, yo os ensefio el superhombre!
El superhombre es el sentido de la
tierra. Diga vuestra voluntad: jsea el
superhombre el

sentido de la tierra!

i Yo 0s conjuro, hermanos mios,
permaneced fieles a la tierra y no creais
a quienes 0s

hablan de esperanzas sobreterrenales!
Son envenenadores, lo sepan o no.

Son despreciadores de la vida, son
moribundos y estéan, ellos también,
envenenados, la

tierra esta cansada de ellos: jojala
desaparezcan!

En otro tiempo el delito contra Dios era
el méaximo delito, pero Dios ha muerto y
con El

han muerto también esos delincuentes.
iAhora lo mas horrible es delinquir
contra la tierra

y apreciar las entrafias de lo inescrutable
maés que el sentido de la tierra!

En otro tiempo el alma miraba al cuerpo
con desprecio: y ese desprecio era
entonces lo

mas alto: - el alma queria el cuerpo
flaco, feo, famélico. Asi pensaba
escabullirse del

cuerpo y de la tierra.

Oh, también esa alma era flaca, fea y
famélica: jy la crueldad era la
voluptuosidad de

esa alma!

Mas vosotros también, hermanos mios,
decidme: ¢gqué anuncia vuestro cuerpo
de vuestra

alma? ;No es vuestra alma acaso
pobreza y suciedad y un lamentable
bienestar?

(...)

El hombre es una cuerda tendida entre
el animal y el superhombre, - una
cuerda sobre

un abismo.

Un peligroso pasar al otro lado, un
peligroso caminar, un peligroso mirar
atras, un peligroso

estremecerse y pararse. La grandeza del
hombre esta en ser un puente y no una
meta: lo que en el hombre se puede
amar es que es un transito y un ocaso

(..)

En todos los lugares donde encontré
seres vivos encontré voluntad de poder;
e incluso

en la voluntad del que sirve encontré
voluntad de ser sefior.

A servir al mas fuerte, a eso persuédele
al méas debil su voluntad, la cual quiere
ser duefia

de lo que es més débil todavia: a ese
solo placer no le gusta renunciar.



